

الشيخ أحمد بن مصطفى العذوي

# القول المعتمد

في مشروعية الذكر بالاسم المفرد

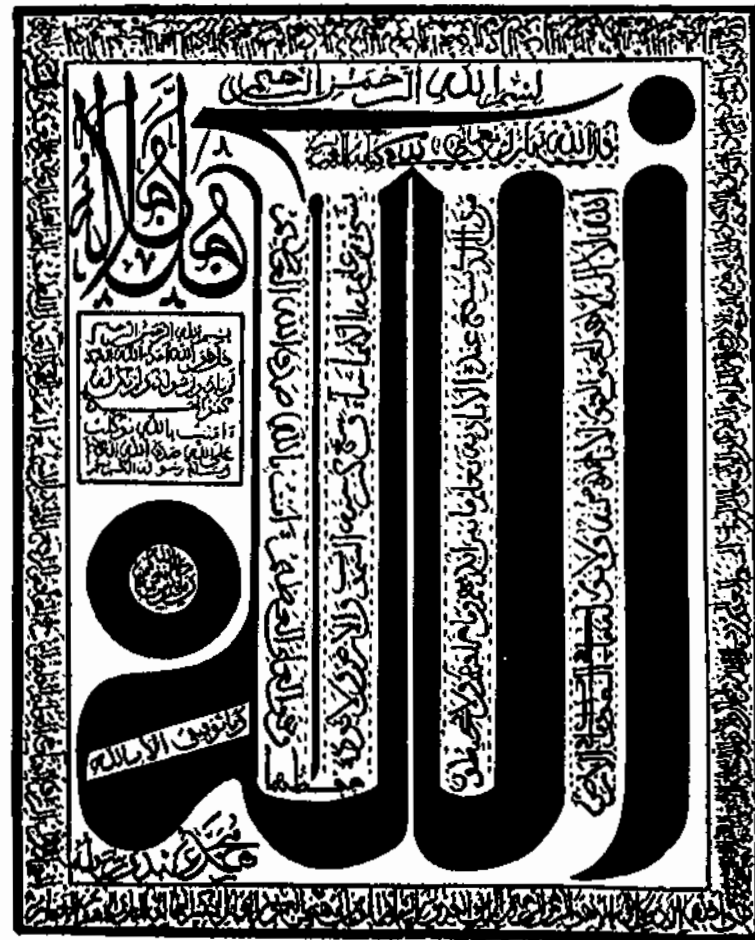
الطبعة الثانية

سنة 1992

حقوق الطبع محفوظة للطبعة العلائقية

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله حق حمده والصلوة والسلام على النبي وآلها. أما بعد فيقول العبد الفقير محمد ابن الهاشمي التلمساني لما كانت رسالة الأستاذ الكبير والإمام المربي الشهير نبراس الحقائق الربانية ومعدن الحقائق الأقدسية الكنز الحاوي سندنا ومولانا الشيخ سيدنا الحاج أحمد بن مصطفى العلawi أبقاء الله لنفع العباد هاديا إلى طريق الرشاد الموجه لبعض المشايخ في بيان مشروعية ذكر الإسم المفرد : ( الله ) المنصورة على صفحات « البلاغ الجزائري » عدد 69 و 70 و 71 من أهم ما كتب في الموضوع طلب منا بعض الأصدقاء غير ما مرة ان لو تطبع في شبه كراسة حتى تتأتى مطالعتها ، ولا تعدم فائدتها ، فوافقناهم على ذلك ، وأضفنا لها جملة من تقارير علماء القرويين الأعلام ، وغيرهم من ذوي المكانة العلمية ، والمرودة والاحترام ذوي الأقلام الراقية التي زادتها رونقا على رونقها ، وإن كانت الحسنة مكتفية بحسنها ، لكن القمر قد يزيد في أبهته إلتفاف الكواكب من حوله وهذا نصها :



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله وكفى، وسلام على عباده الذين اصطفى، من عبد رباه أحمد بن مصطفى العلوي المستغاني، إلى جناب المفضل السيد.....

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته، أما بعد أيها الاخ المحترم، فقد كنت تشرفت بزيارتكم صحبة صديق الجميع حضرة الشيخ ..... وبمناسبة ما دار بيننا من الحديث، في تلك السويعات التي رأيتم فيها موغر الصدر على إخوانكم العلويين، حسبما لاح لي في ذلك الحين، لا لذنب ارتكبوا سوى انهم مولعون بإجراء الاسم المفرد على ألسنتهم، وهو قولهم : (الله) . فظاهر لكم أن ذلك مما يستحق عليه العتاب، أو نقول العقاب، لأنكم قلتم إنهم يلهجون بذكر ذلك الاسم بمناسبة أو بغير مناسبة، سواء عليهم في الأزقة، أو غيرها من الأماكن التي لا تليق للذكر، حتى أن أحدهم إذا طرق الباب يقول : (الله) ، وإذا ناداه إنسان يقول : (الله) ، وإذا قام يقول : (الله) ، وإذا جلس يقول : (الله) ، إلى غير ذلك مما جرى به الحديث.

ومن جهة أخرى أنكم كنتم ترون أن هذا الاسم، لا يصلح أن يكون ذكراً، ولا هو من أقسام الكلام المفيد، جرياً منكم على ما

اشترطه النحويون، من لزوم التركيب، في تعريفهم الكلام المفيد، ولما كان لا يسعني حملكم في جميع ذلك إلا على قصد طلب التفاهم، والفحص عن الحق والصواب فيما جاءوا به، هل هو جائز أو لا، ظهر لي أن نواجهكم بهذا المكتوب، عسى أن يحصل به ما هو شفاء للصدر، ودواء للقلوب.

فأقول : أما وقوفك عند ما اشترطه النحويون، من لزوم التركيب فيما يعتبر كلاماً فهو صحيح، غير أنه فاتكم كون النحويين كانوا في تقريرهم ذلك، عاملين على تعريف الكلام، الذي تتوقف عليه إفادة السامع، وبعيد أن ينطبق عملهم ذلك على الأذكار، وما يخصها من جهة المشروعية أو عدمها، وما يتربت على ذلك من الثواب ونحوه، ولا شك أنك لو سألكم في ذلك الحين، أو هذا الحين، لأجابوك قائلين : إن ما قررناه هو مجرد اصطلاح نعتمده في عرفنا، ولا مشاحة في الإصطلاح، وأنت خبير من كون الكلام عند النحويين هو غيره عند المتكلمين، وعند المتكلمين هو غيره عند الفقهاء، وعند الفقهاء هو غيره عند الأصوليين، وهلم جرا ، فإن لكل قوم اصطلاحاً، وينتتج لنا من هذا أن النحويين كانوا بقصد تعريف الكلام المفيد، الذي يحسن سكوت المتكلم عليه، لا بقصد تعريف الأذكار المشروعة من الأذكار الغير المشروعة.

وبعبارة أخرى، إن ما اشترطه النحويون من لزوم التركيب، هو خاص بمن يريد بكلامه إفادة غيره، أما الذاكر فلا يقصد بذكره إلا إفادة نفسه، وتمكين معنى ذلك الاسم الشريف من قلبه،

أو ما يشبه ذلك من المقاصد.

وثانياً إن النحويين لم يشترطوا في حق المتوجع أو المتأوه، وجود التركيب فيما يبرز من لسانه، لأن قصده غير قصد النحويين، ومن بعيد أن يقول النحوي للمتوجع أو المتأوه: إنني ما فهمت مقصودك من تأوهك لأنه لفظ غير مركب يحتاج إلى خبر أو شبه ذلك! وهذا كله لا يتفق مع مقصود المتوجع، لأنه لا يقصد إفادة غيره، إنما يقصد الترويح بذلك اللفظ على نفسه، وهكذا ذاكر الإسم، لا يقصد إلا تمكين أثر ذلك الإسم من نفسه، وأنت تعلم يا حضرة الأخ، من أن لكل إسم أثراً يتعلق بنفس ذاكره، ولو من غير الأسماء الإلهية، حتى أن الإنسان إذا ردد على لسانه ذكر الموت مثلاً، فإنه يحس بتأثير يتعلق بالنفس، من ذكر ذلك الإسم، بالخصوص إذا دام عليه، ولا شك أن ذلك الأثر هو غير الأثر المستفاد من ذكر المال، أو العز، أو السلطان، ولو لا مراعاة ذلك الأثر، لما ورد في الحديث الشريف: «أكثروا من ذكر هادم اللذات» يعني الموت، ولا شك أنها كلمة مفردة، وقد ورد أنها كانت ورداً لبعض السلف.

وبالجملة، إن تعلق أثر الإسم المذكور بالنفس، يحس به كل إنسان مهما كان له حس لطيف، سواء كان ذلك من قبيل الجديات، أو الهرزليات، وإذا سلمنا هذا لزمنا أن نعتقد كون إسم الجلالة يحدث أثراً في النفس كما يحدثه غيره من بقية الأسماء، ولكل أثر ما يناسبه، ولا يفوتك أيها الأخ من كون الإسم يشرف بشرف مسماه، بما يحمله من أثره في طي سره ومعناه.

ثم إننا إذا قطعنا النظر عن جميع ما قدمناه، وألرمنا نفوسنا بالوقوف عند حكم الشرع، فيما يرجع لجريان ذلك الإسم على اللسان، فلا شك أننا نجده داخلاً تحت حكم من أحكام الشرع الخمسة وهي: «الوجوب - والندب - والحرمة - والكرابة - والإباحة» حيث أنه لا مسألة من المسائل الفعلية أو القولية، إلا وهي مشمولة بحكم من الأحكام السابقة. وإذا ينبغي لنا قبل توجيهه اعتراضنا على المتلفظ بذلك الإسم، أن ننظر أي حكم يشمله، فإن وجودناه داخلاً تحت أقسام المحرمات أو المكرهات، وجب علينا توجيهه اعتراضنا على المتلفظ به، لأنه جاء شيئاً نكراً، وإنما وإن وجودناه من غير ذلك القسم، فيكون الإنكار عليه منكراً، لأنه لم يزد على أن تلفظ بشيء مباح على الفرض، هذا إذا لم يكن واجباً أو مندوباً، وإذا كان اللفظ في حده مباحاً، مما يمنعنا من تكرار المباح، حتى نجعل المتلفظ به مستحقاً للعتاب أو نقول العقاب، وهذا على فرض تجريد ذلك الإسم من كل صبغة دينية. وكيفما فعلنا لا يبلغ بنا أن نلحظه بأقسام المكرهات أو المحرمات، مع بقائه على صبغته بالنظر لمنزلته، فمثلكم من يخصص له من المراتب ما يناسبه، (ومن يعظم حرمات الله فهو خير له عند ربه) (ومن يعظم شعائر الله فإنها من تقوى القلوب).

ثم أقول: إن جميع ما قدمناه هو جري منا على سبيل الفرض، من جهة كونه إسماً مفرداً غير منظم لشيء، ولو على سبيل التقدير. أما إذا استطلعنا الحقيقة وأمطنا القناع، فإننا نستطيع أن

نقول : إنه مما يجوز ذكره حتى على قول من يشترط التركيب .  
 لأنه في الواقع منادي <sup>(1)</sup> والمنادي عندهم من أقسام الكلام المفيد ، لأنهم أولوا حرف النداء بمعنى أدعوه ، وحذفه جائز وشائع في لغة العرب ، وكثيراً ما يدعوا المقام لحذفه لزوماً ، كما في القضية هنا مراعاة لما تطلبه منا الآداب القرآنية والتعاليم الإسلامية ، التي قد يكون منها للسادة الصوفية أكثر مما لغيرهم .  
 وأرجوكم يا حضرة الأخ أن لا تستبعدوا قولنا لكم : إن القوم قد تأدبو بآداب القرآن وتمسكون بأهذاب التقوى ، التي تعطي الفرقان ، قال تعالى : (إِن تَتَّقُوا اللَّهُ يَجْعَلُ لَكُمْ فَرْقَانًا) وقد صفت لذلك بواطنهم ، إلى أن فتح الله عليهم فيه ، بما لم يفتحه على غيرهم .

ومن جملة ما يرجع لهاته النازلة أعني ذكرهم الإسم المفرد بإسقاط أداة النداء فإنهم بما التزموا به ، بموجب قوله تعالى : (قل ادعوا الله أو أدعوا الرحمن أياماً تدعوا فله الأسماء الحسنى).  
 فتوجهت عنایتهم إلى أول مأمور بذكره ، وهو قولنا : الله .

<sup>(2)</sup> ومثال ذلك اعتراف بعض الناس على من مد الهمزة من الله وقولهم : إن الهمزة هنا للإستفهام لا غير مع أن الاستفهام لا يكون إلا في العمل ، وهنا دخل على اللفظ المفرد ، فهو منادي لا غير ، قال ابن مالك في الخلاصة : ولمنادي الثنائي أو كالثنائي يا ☆ وأي وآ كذا أيا ثم هيا وعلى فرض تقديره جملة ، فما المانع أن يكون التقدير في ذلك يا الله أرحمنا ، أو أغفر لنا أو ذبحو ذلك اهـ .

وعند محاولتهم واستفراغهم الجهد ، واستغراق الهمة في الخلوات والجلوات ، قياماً وقعوداً وعلى جنوبهم ، احتفاظاً منهم بواجب الدعاء المأمور به ، دفعهم التوفيق الإلهي إلى لزوم إسقاط حرف النداء ، وكل ذلك لما تطلبه حضرة القرب ، بناءً على أن أدوات النداء ، جاءت للبعيد لا لمن هو أقرب إلينا من حبل الوريد .

والذى يشعرك بصدق إلهامهم ، هو ما تجده في كتاب الله من الآى التي هي من مشمول النداء ، وكانت على قسمين ، منها ما هو من العبد لربه ، ومنها ما هو من الرب لعبد ، فإذا كان من قبيل القسم الأول جاء بإسقاط حرف النداء ، وإن كان من قبيل الثاني جاء بإباحتة ؛ وممّ كان هذا يا ترى ؟ وكيف اهتدى القوم لذلك يا سبحان الله ؟

وقد كنت وقفت على كلام لمفخرة المغرب الأستاذ أبي إسحاق الشاطبي يكفيانا موئنة ما نستجلبه من التفصيات في هذا الموضوع قال طيب الله ثراه في كتاب «المواقفات» الجزء الثاني صحيفتي 68 و 69 ما نصه :

ان القرآن أتى بالنداء من قبل الله تعالى للعباد ومن العباد الله سبحانه إما حكاية واما تعليماً ، فحين أتى بالنداء من قبل الله تعالى للعباد جاء بحرف النداء المقتضى للبعد ، ثابتاً غير محنوف ، كقوله تعالى : (يَا عَبَادِي الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ أَرْضِي وَاسِعَةً) (قل يَا عَبَادِي الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ) (قل يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعاً) (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ

آمنوا) فإذا أتى بالنداء من العباد إلى الله تعالى جاء من غير حرف نداء ثابت، بناء على أن حرف النداء للتنبيه في الأصل، والله منزه عن التنبيه، وأيضاً فإن أكثر حروف النداء للبعد منها «يا» التي هي أم الباب وقد أخبر الله تعالى أنه قريب من الداعي خصوصاً في قوله تعالى: (وإذا سألك عبادي عنِي فإِنِي قرِيبٌ) ومن الخلق عموماً لقوله تعالى: (وَمَا يَكُونُ مِنْ نَجْوَىٰ ثَلَاثَةٌ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٌ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ) وقوله: (وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حِبْلِ الْوَرِيدِ) فحصلوا من هذا التنبيه على أدبين: أحدهما ترك حرف النداء والآخر استشعار القرب، كما أن في إثبات الحرف في القسم الأخير، التنبيه على معينين: إثبات التنبيه لمن شأنه الغفلة والإعراض والغيبة وهو العبد، والدلالة على ارتفاع شأن المندى وأنه منزه عن دنو كدنو العباد إذ هو في دنو عال وفي علوه دان سبحانه.

والثاني: إن نداء العبد للرب نداء رغبة وطلب، لما يصلح شأنه فأتى في نداء القرآن بلفظ الرب في عامة الأمر، تنبيهاً وتعليناً، لأن يأتي العبد في دعائه بالإسم المقتضى لحال المدعو، وذلك أن الرب في اللغة هو القائم بما يصلح المربيوب، فقال تعالى في معرض بيان دعاء العباد (رَبُّنَا لَا تَؤَاخِذنَا إِنْ نَسِيْنَا أَوْ أَخْطَأْنَا رَبُّنَا وَلَا تَحْمِلْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِنَا) الخ.

قلت: فانظر رحمة الله كيف جاء النداء المختص بالعبد بإسقاطه ياء النداء، وما ذلك إلا لحكمة ما سبق؛ وإذا فهمت هذا

فقل لي بربك هل يبقى على القوم من عتاب إذا بلغنا عنهم أنهم يحذفون ياء النداء في دعائهم وندائهم لموالهم؟ وهل هذا من فقههم في دين الله أو من عدم فهمهم عن الله؟ «تأمل»: ومع ما قدمناه من الاستشهادات فإني لا أنسى كون الخصم، أو نقول المسترشد، لا ينفك متشوفاً لما بآيدي القوم من النصوص والاستشهادات الدالة على مشروعية ذكر اسم الجلالة بانفراده، من حيث وروده على ألسنة السلف بتلك الصيغة، غير أنه ينبغي لصاحب هذا التشوف أن لا ينسى أن القوم لا ينفكون متشوفين لما بآيدي الخصم أيضاً من النصوص والاستشهادات القاضية بعدم مشروعية ذكر ذلك الإسم بمفرده، وكونه لم يكن من ذكر السلف، لا في خلواتهم ولا في جلواتهم، فإن كان أقصى ما يعتمد في هذه النازلة هو ما يرجع للقواعد النحوية من جهة عدم الترکيب، فإننا قد قدمنا له عدم صلاحيتها لأن تكون حجة في هذا الباب، وإن كان بيده من النصوص غير ذلك فينبي له أيضاً أن لا يسارع بالتكير، لما ربما يكون بيد القوم ما يعارضها، وعلى فرض وجود التساوي في الطرفين، أو عدم الوجود في العجتتين، فلا تزيد المسألة عن أن يشملها دور الإجتهاد، وإذاً فيكون قول الخصم: إنه لا يجوز ذكر هذا الإسم بانفراده ليس بحججة على من يقول بجوازه، وغاية الأمر أن يكون قولكم بعدم الجواز مقصوداً على ما يخصكم أنتم، لأن التشريع للغير والإلزام الناس بسلوكم هو من خصائص المعموم **الله**، أما غيره فلا يستطيع أن يقول من عنده هذا جائز، وهذا غير جائز، ومن كان ذلك شأنه فمجدير به

أن يغض من صوته، في شبه دائرة جهله فيها أكثر من علمه، وهي قاعدة تشملسائر النوازل، فالصوفي كغيره ملزم بخوض الجمجمة وسلب الإختيار أمام الشرع الشريف والوضع الإلهي المقدس.

نعم إنه لا يبعد أن يأتينا الخصم من طريق آخر يقول فيه: إن ما لم يثبت فعله عند السلف لا يسوغ لنا أن نتعبد به، أو نتخرّه قربة نرجو الشواب عليه، فنقول له نعم، والأمر كما قلتم، والرجاء في الله أن نكون نحن وأنتم على وثيرة واحدة في شبه هذه النقطة، ولكن أظنك لا تنسى يا حضرة الأخ، ولا يفوتك كون الأسماء الإلهية مشروعة للتعبد بتلاوتها، بمقتضى قوله جلت قدرته: (ولله الأسماء الحسنى فادعوه بها) وهي مفردة، ومع كونها مفردة لم تنص الآية الکريمه ولا غيرها عن كيفية الدعاء بها من جهة الصيغة، أو التركيب ونحوه، وما أظن ذلك إلا مراعاة لأحوال السائرين والمتوجهين لله، حيث أنهم مختلفون من جهة القوة والضعف، والرغبة والرهبة والشوق والاشتياق، والناس طبقات والشوق مراتب، وأسرار الخلق متباينة من جهة علاقتهم مع الله عز وجل، ومن تلك الحيثية لا ينأى حصر ما كان يجري على ألسنة السلف من صيغ الأدعية والأذكار، حتى نستطيع أن نقول هذا الإسم لم يكن ذكرًا للسلف على سبيل القطع، أو هذا الإسم كانوا لا يرونده ذكرًا، كل ذلك لقصورنا عن الإحاطة بجميع ما كان يجري على ألسنتهم في خلواتهم وجلساتهم وسقتمهم وعافيتهم، ومن بعيد أن نعتقد كون الصحابة رضي الله عنهم ما

كان يمر على ألسنتهم إسم الجلالة مكرراً (الله الله) برأهم الله من مثل ذلك، وهنا يحسن بي أن نقدم لكم ما هو شبه دليل في النازلة، لتعلم كون الأمر كان أوسع مما نظن. أخرج الرافعي في تاريخ قزوين وأثبت العزيز حسه عن عائشة رضي الله عنها أنه رأى مريضاً يئن في حضرته **ﷺ** فنهاه بعضهم وأمره بالصبر، فقال النبي **ﷺ**: ذروه يئن فإنه يذكر إسماء من أسماء الله تعالى.

وإذاً فماذا ترى يرحمك الله في هاته الواقعة، على الفرض لو أن ذلك المريض كان متلفظاً بإسم الجلالة مكرراً (الله الله) بدل قوله «آه آه» أكان يصح من ذلك الصحابي توجيهه الاعتراض عليه؟ كلاً! فإن المقام يأبى ذلك على ما يظهر، وما كان اعتراضه إلا لما فاته من إدراك معنى كلمة «آه» من كونها اسماء الله تعالى، حتى أرشدته النبي **ﷺ** لذلك بقوله: «ذروه يئن، فإنه يذكر إسماء الله» وأظن أنه دليلاً كافياً على ما يظهر، وحاجتنا فيه كون كلمة «آه» مفردة، فقرر النبي **ﷺ** على ذكرها بتلك الصفة، وهذا زيادة على ما استفدناه من كونها إسماء من أسماء الله، ولا شك أنها فائدة ثمينة تبعث الإنسان على حسن الظن بالذارين كيما ذكروا، وعلى فرض أن لا يستقيم ما قدمناه عندكم حجة في طريق الاستدلال، فلا يسمح الإنفاق لنا ولا لكم أن نقول إلا أن المسألة خلافية، ومهمماً ثبت تقريرها بتلك الصفة فالمسألة اجتهادية، وإذاً فما هو وجه إلزامكم لنا يا حضرة الأخ أن نأخذ بقولكم، أو ندخل تحت اجتهادكم، في حال أننا لم نلزمكم

بمثل ذلك؟ هذا من جهة، ومن جهة أخرى، إنكم كيما شددتم النكير على إخوانكم العلويين في شبه هاته النازلة، فلا تستطرون أن تجعلهم غير مسبوقين بمن كان يذكر ذلك الإسم بانفراده، ويأمر بذكره أيضاً من أئمة الدين وهداة المسلمين.وها أنا أستطرد لكم نقل البعض من تطمينون إن شاء الله بالنقل عنه، لاحتمال أنه لم يبلغكم ذلك، وإلا لما رأيتم العلويين من انفرد به فنظرتهم بهم بعين ملؤها إحتقار.

فأقول: ذكر في «مفيد الرواية» للشيخ سيدى مصطفى ماء العينين عن ابن حجر في تفسيره أنه كان يقول: «بمطوية الاقتصر على ذكر الإسم المفرد للمرید في حال سلوكه». وجاء في الحديث: إن العبد إذا قال الله صعد من فيه عمود من نور فينتشر في الأفق، ثم يصعد إلى عنان العرش فيملأ الكون طرأً، فيقول له الله كف، فيقول وعزتك وجلالك لا أكفر حتى تغفر لمن ذكر هذا الإسم، فيقول: (وعزتي وجلالي لقد آتت على نفسي قبل أن أخلق الدنيا لا أجريه على لسان عبد من عبادي إلا وقد غفرت له) من مفيد الرواية. وذكر في شرح المباحث الأصلية لإبن عجيبة رحمة الله، أن «أبا حامد الغزالى» رضي الله عنه قال: لقد أردت في بداية أمري سلوك هذا الطريق بكثرة الأوراد، والصوم والصلوة، فلما علم الله صدق نيتى، قيس لي ولها من أوليائه فقال لي: يا بني، أقطع عن قلبك كل علاقة إلا الله وحده، واخل بنفسك، واجمع همتك وقل: الله الله الله.

وقال أعني الغزالى رضي الله عنه في «مشكاة الأنوار» ما نصه: ما دمت ملوثاً بما سوى الله فلا بد لك من نفي لا إله، وإذا غبت عن الكل في مشاهدة صاحب الكل، استرحت من نفي لا إله، ووصلت إلى الإثبات (قل الله ثم ذرهم في خوضهم يلعبون). ثم قال: متى تخلص من ذكر ما لم يكن، وتشتغل بذكر من لم يزل، فتقول: (الله) فتستريح مما سواه، وقال أيضاً: إفتح باب قلبك بمفتاح قوله: (لا إله إلا الله) وباب روحك بقولك: (الله)، واستنزل طائر سرك بقولك: (هو هو).

ومما ذكره أيضاً في كتابه: «المقصد الأسمى في شرح أسماء الله الحسنى» في الكلام على إسم الجلاله أعني قوله: الله: ينبغي أن يكون حظ العبد منه، يعني ذكر هذا الإسم التاله، ونعني به أن يكون مستغرق القلب والهمة بالله تعالى لا يرى غيره، ولا يلتفت إلى سواه أهـ.

هذا ما اختاره الغزالى لكل مؤمن أن يجعل حظه من هذا الإسم. فإن اخترتم يا حضرة الأخ ما اختاره الغزالى لكم فذاك، وإلا فلا تطبع بأن يكون عدم اختياركم حجة على من وافق اختياره اختيار الغزالى.

وذهب أن قولكم يصلح أن يكون حجة على شبه العلويين، فهل يكون حجة على من سبقهم أيضاً من العلماء الأعلام المفسرين، كالفارخر الرازى وغيره؟ فقد التزم على نفسه، وصرح باختياره لذكر هذا الإسم حسبما ذكره في تفسيره الكبير، عند الكلام على البسملة حيث يقول: واعلموا أيها الناس أني أقول

طول حياتي (الله)، وإذا مت أقول (الله)، وإذا سُلت في قيري أقول (الله) ويوم القيمة أقول (الله) وإذا أخذت الكتاب أقول (الله) وإذا وزنت أعمالي أقول (الله) وإذا جزت على الصراط أقول (الله) وإذا دخلت الجنة أقول (الله) وإذا رأيت الله أقول (الله) الخ.

كل هذا قاله الرازي على رغم أنف من لم يقل (الله) وإننا ما تكلفنا إلى نقل هاته الجمل إلا لتعلم أيها الأخ كون العلويين لم يكونوا مبتدعين بقولهم (الله)، كما توهّمتموه فيهم، ول يكن في علمك أيضاً أن عموم المتصوفة يشاركونهم في ذلك، ويعتقدون أنه الإسم الأعظم الذي إذا دعى به سبحانه وتعالى أجاب، وإذا سُئل به أعطى، وليس هذا مقصوراً على اختيار الصوفية، إنما هو اختيار غير واحد من الأئمة وجُل المحدثين والأصوليين، ومن ذلك ما ذكره الشيخ «محمد بيرم الخامس» رحمه الله في «النصرة النبوية»، وهو من يقول بجواز ذكر إسم الجلالة قال: إنه ورد في «رد المحتار» للسادة الحنفية: روى هشام عن محمد بن أبي حنيفة رضي الله عنه، أنه (إسم الله تعالى الأعظم) وبه قال «الطحاوي» وكثير من العلماء، ومما استشهد به شيخ الجماعة «أبو محمد عبد القادر بن يوسف الفاسي» رضي الله عنه في نوازله على مشروعية ذكر إسم الجلالة بانفراده، قال بعد كلام: وفي الصحيح: «لا تقوم الساعة حتى لا يبقى على وجه الأرض من يقول الله الله» وهو شاهد في الجملة لذكر هذا اللفظ وحده، سيماء على رواية النصب، ولا نزاع في التلفظ بالإسم

الكريم وحده، وحيث لا نزاع، فما المانع من أن يكره الإنسان مراراً كثيرة، وما وجه إنكاره؟ أما لفظ الحديث المتقدم حسبما رواه الإمام أحمد في مسنده، وابن ماجه في صحيحه، عن أنس بن مالك رضي الله عنه هكذا: «لا تقوم الساعة حتى لا يقال في الأرض الله الله».

قلت وأبلغ شاهد يعتمد عليه في هذا الحديث، هو مجيء لفظ الجلالة مكرراً فكان صريحاً في إرادته ذكر ذلك الإسم، أما لو جاء غير مكرر لاحتمال أن يكون المراد به، حتى لا يبقى على وجه الأرض من يعتقد وجود (الله) أما مع وجود التكرار فلا احتمال.

ثم أقول: وعلى فرض أنه لا يوجد في الشرع الشريف أي دليل على جواز تكرار ذلك الإسم، فكذلك لا يوجد فيه أيضاً ما يفيد المنع من تكراره على اللسان، أو مروره على القلب، بل ليس في الشرع على ما يظهر ما يمنع من تكرير أي إسم من أسماء المحدثات، وإذا صح هذا، فكيف يوجد ما يمنع من التلفظ بإسم من أسماء الله الحسنى؟ فحاشا أن يوجد في الشرع ما هو من قبيل هاته التعسفات والتنطعات، التي تلزم المؤمن أن لا يردد إسم مولاه على لسانه، بأن لا يقول (الله الله)، أو ما في معناه من بقية أسمائه، والله يقول: (ولله الأسماء الحسنى فادعوه بها) أي أسأله وادعوه بها. وهذا ما فهمناه نحن، واخترناه لأنفسنا، ولكن أنتم حق الاختيار لأنفسكم، وليس لكم أن تلزمونا الوقوف عند اختياركم، حيث أننا لم نلزمكم بمثل ذلك؟

الذي دفعكم للإنكار على العلويين فيما ارتكبوا، ولو لا ذلك لما تصدّيتم لدفع الحق، اعتماداً على ما بأيديكم من التوهم، من كون الأمر عند السلف على خلاف ذلك، وحقيقة لو أنه بلغكم من النصوص ما يثبت نظيره لتصفحتموه بمحاجكم، ورفعتموه فوق رؤوسكم، وهو أجمل ما نراه أليق بكم، وينبغي لي أن أعتقده في أمثالكم، وها أنا أستطرد لكم من ذلك ما فيه كفاية إن شاء الله، في كون ما عليه العلويين من ملازمتهم للأذكار بغير قيد، لم يكن خارجاً عن السنة، ولا مزاحماً لها، وهذا إذا لم نقل هو عين السنة، بناء على أن ما جاء في الذكر من الأمر، يفيد الشمول، بحيث أنه غير مقييد بوقت دون وقت، أو مكان دون مكان، والمعنى أن سائر الأزمنة والأمكنة مناسبة لذكر الله، والإنسان مطلوب في جميع ذلك بعمارة أوقاته، ويرفع لوازم الغفلة، من أن تستحكم على مشاعره وتستولي على إدراكاته.

وبعبارة أخرى: إن الذكر محمود على كل حال، والغفلة مذمومة على كل حال، ولا شك أن ما يحمل بنا وبكم في هذا الباب، هو الإلتجاء لكتاب والسنة، أما ما جاء في الكتاب من الأمر بالذكر، والتحذير من الغفلة عنه، فقد لا يحتاج إلى سرده لوضوحه خصوصاً بين أمثالكم، وأما ما جاء في السنة، فهو ليس بأقل ظهوراً منه، وعلى كل ذلك، لا يمنعنا من تسطير بعض النقول النبوية، وشيء من التقريرات المذهبية، لندرك مراد الشارع منا، ونعمل به إن شاء الله؛ فمن ذلك ما أخرجه ابن ضرليس، وأبو يعلى في مسنده عن أبي سعيد الخدري: «عليك

ثم إنني أنهي هذا الفصل باستطراد جملة تكون تتميماً للفائدة أقول فيها: إنه على فرض تسليم وجود من يقول بكرامة هذا الإسم «واستغفر الله» فإنهم نصوا على ما اختلف فيه بين كراحته ونديبه، يكون أرفع درجة من المباح.

ومن ذلك ما ذكره «الأجهوري» في شرحه على خليل، نقلأ عن المواق، بهاته العبارة: (ان ما اختلف في نديبه وكراحته، فعله أفضل، وهذا ما اختلف في سنته وكراحته لا يكون أحاط رتبة من المباح، بل نصوا على ما اختلف في مشروعية أنه أرفع درجة من المباح). هذا وإن ما سقناه لكم من النقول نيتنا فيه أن يكون شافعاً عندكم في قبول اعتذارتنا عن العلويين فيما ارتكبوا من ذكرهم ذلك الإسم، والله يقبل معدنة الجميع آمين. هذا ما يرجع للوجه الأول من جهة مشروعية ذكر الإسم وعدم مشروعيته. أما ما ذكرتموه أو نقول أنكرتموه من تلفظهم باسم الجلة وإجرائه على ألسنتهم حسبما قلتم بمناسبة، وبغير مناسبة في الطرق، ونحوها من الأماكن الغير اللائقة، وقد ظهر لكم أن ذلك خروج منهم عن مطلوبية احترام الأسماء الإلهية، وأن فعلهم ذلك لم يكن من المقررات الشرعية، خصوصاً وأن أحدهم إذا طرق الباب يقول (الله)، وإذا ناداه إنسان يقول (الله) إلى غير ذلك مما لم يجعل في نظركم.

وها أنا ذا أقول: إنني كيما تساهلت في الجواب عن هاته المسألة، إلا وأراني ملزوماً بعد استسماحكم أن أقول لكم: إنه قد فاتكم من الإطلاع على الآثار الواردة في شبه قضيتنا هذه، القدر

والجنس، مما استطرد ذكره صاحب «النصرة» وإذا كان ذكر الله جائزاً في نحو الحمام، فما هو ذنب العلويين إذا ذكر أحدهم في نحو الطرقات مثلاً؟ وعلى فرض أن تشمئز منه بعض النفوس الغير المتعودة على استماع الأذكار، فالواجب على المنصف إذا أراد الحكم على غيره، أن لا يحكم إلا بما يراه حكماً عند الله ورسوله ﷺ، لا بما يختاره هو بطبيعته، ويستحسن في نظره، وغير خاف أن كون الإنسان قد يستحسن شيئاً ويستقبحه غيره، ولهذا كان الواجب علينا أن لا نرجع للاستحسانات، ونكتفي باختيارات دون اختيارات الشرع لنا، وإذا فالواجب على من يؤمن بالله واليوم الآخر، أن يقف عند النصوص الشرعية، ويعمل بمقتضها، بدون ما يختار من عند نفسه شيئاً إلا ما اختاره الله له، (وما كان لمؤمن ولا مؤمنة إذا قضى الله ورسوله أمراً أن تكون لهم الخيرة من أمرهم).

هذا وأنت يا حضرة الأخ مهماً كان من شريف مقاصدك الإطلاع على ما في المسألة من النصوص وأقوال العلماء في ذلك حسبما ذكرت، فقد يكفيك ما سطرناه، وعلى كل حال فهو شيء في الجملة، وعلى فرض احتياجكم لما وراء ذلك، وكثير ما يحتاج المؤمن إلى الزيادة من الخير، أقول لكم بعبارة أخرى: إن الذكر قد صرخ بجوازه غير واحد من الأئمة، حتى في الكنيف، وما ذكرنا لكم هذا، إلا لتدركوا وجه ما استبعدتموه من جواز الذكر، في نحو الطرقات. قال القاضي عياض في إكمال آخر كتاب الصلاة: «إن مذهب عبد الله بن عمرو بن العاص والشافعي ومالك

يتقوى الله ما استطعت، واذكر الله عند كل شجر وحجر» والمراد من الإطلاق تعليم الزمان والمكان، ونظيره هذا ما أخرجه الإمام أحمد في مسنده عن أنس بسند صحيح، ومثله حديث عائشة رضي الله عنها أيضاً: «أنه كان يذكر الله على كل أحياه» قال العلقمي قال الدميري مقصود الحديث أنه ﷺ: «كان يذكر الله متظهراً، ومحدثاً وقائماً ومضطجعاً، وماشياً وراكباً».

ونظيراً لهذا، ما ذكره النووي في شرحه على مسلم، والمعنى أن الذكر كان عنده ﷺ لا يختص بحال دون حال، ولا بمكان دون مكان، ومن تبع دواعين العلماء في هذا الباب، يجد ما يفيد إجماع الأمة على الأخذ بالإطلاق في مسألة الذكر، ومن ذلك ما نقل عن السيدة الحنفية حسبما جاء في «نجموم المحتدين» عن القاضي خان أنه قال: الذكر في الأسواق ومجالس الغفلة والفسق جائز بنية أنهم مشتغلون بالدنيا، وهو مشتغل بالتسبيح والتهليل. فتأمل يرحمك الله قوله: مجالس الغفلة والفسق، شجد العلويين لم يبلغ بهم الاستهتار إلى ذلك الحد، وبالجملة، إنهم أجازوا الذكر حتى في الحمام، الذي هو محل الغفلة وكشف العورة، زيادة على كونه مستودع القذورات، حسبما جاء في «مجموع النوازل» قال ما نصه: إن قراءة القرآن في الحمام بصوت رفيع تكره، وبصوت خفي لا تكره، ولا يكره التسبيح والتهليل ولو برفع الصوت. وهكذا جاء في غير هذا من بقية دواعين السادة الحنفية، كالفتاوي الخانية والحسامية، والسراجية، والمتلطف،

وابن بشير، جواز ذكر الله تعالى في الكنيف» الخ. وفهم أيضا من كلام ابن رشد في سماع (سحنون) ومن كلام (البرزلي) نقله (أبو الفيض الشيخ محمد الكتاني) في رسالة له على تفسير قوله تعالى: (يا أيها الذين آمنوا لا تدخلوا بيوتا غير بيوتكم حتى تستأنسوا وتسلموا على أهلها) وعنه أيضا في «سنن المحدثين» ما نصه: قال اللخمي: «يدرك الله قاضي الحاجة قبل دخوله لموضع قضاء الحاجة» وروى عياض جوازه فيه (القاضي) ذهب بعضهم إلى جواز ذكر الله في الكنيف، وهو قول مالك، والنحوي، وعبد الله بن عمرو بن العاص، وقال ابن القاسم «إذا عطس وهو يبول يحمد الله» قال جامع الرسالة المتقدم ذكره: فإن قلت أليس قد قال الشيخ خليل «وبكنيف نحي ذكر الله» وقد قيل بالمعنى، ويتبادر لفهم من كلام ابن عبد السلام، وخليل في التوضيح، أن الممنوع على التحرير، فلنا: كما أنه يفهم من كلام هؤلاء أن الممنوع على التحرير، فهو من كلام ابن رشد وعياض وصاحب الطرازا أن الممنوع عند من يقول به، إنما معناه الكراهة، وهو صريح كلام الجزولي وصاحب المدخل، ومن فهمه على التحرير انتقاده عليه الأئمة، منهم الإمام أبو عبد الله الحطاب، قال: وهو غير ظاهر، إذ ليس في كلام أحد من المتقدمين ما يوافقه، ولم يصرحوا بالتحrir، قال: فيتبعين حمل كلامهم على الكراهة ليوافق كلام المتقدمين.

قلت: وما كان استجلابنا لهذه النصوص على نية ترجيح أحد المذهبين من جهة جواز الذكر في الكنيف أو عدمه، إنما ذكرناها

يا حضرة الأخ، لتعلم كيف أجاز الأئمة الذكر حتى في مثل ذلك المكان، الذي هو أخبث بقعة تعتبر على الإطلاق، وعلى فرض أنك تجد من يحرك لسانه بذكر الله، وهو على مثل تلك الحالة، فلا تستغرب ذلك منه، بأن تراه مبتداً ضالاً، ما دمت ترى من هو كالشافعي ومالك قائلين بجواز ذلك، وكفى بهما قدوة في الاعتصام بحبل الله، والاعتصام بسنة رسول الله ﷺ، ولا شك أنه بهذا النقل ونحوه، يتضح كون العلويين مظلومين فيما أنكروا لهم عليهم، على أنهم لم يبلغ بهم الاستهتار في الذكر، الحد الذي انتهى إليه الجواز حسبما ذكر من أنه لا يمتنع الذكر ولو بكنيف، أو ما هو كمحال الفسق، إذ غاية ما ينفل عن بعض العلويين، أنه إذا نبهه أحد يقول (الله)، وإذا نبهه هو أحدا يقول (الله) وهلم جرا، وفي ظني أن شبه هذا لا يترتب عليه أدنى مكرهه فيما يظهر، وهذا إذا لم نقل لكم إنه من السنة بمكان، وحتى إذا لم يكن منها على التقدير يكون أشبه بالحق منه بالباطل.

نعم قد يقول القائل: جلت أسماء الله أن تجعل آلة يتوصل بها لغير الأخرويات، فلا يجوز أن توضع للتنبيه والاستلفات ونحوهما، فأقول: هذا يستقيم لو لم يكن في الشرع ما يسمح بنظيره، أو نقول. يأمر به، وأنت إذا تتبع المظان في شبه هاته النوازل، تجد مراد الشارع منا يقرب من الصراحة بالأمر في مثل ذلك، ألا ترى مشروعية الآذان، فلا شك أنك تجدها وضعت للإعلام بدخول الوقت، أو للأمر بالحضور لأداء الفريضة، وكان

الأقرب والأنسب للمقام أن ينادي : الصلاة قد حضرت ، أو الوقت قد دخل ، وما في معنى ذلك ، وإذا فلم جاء بسرد العقيدة بتمامها ، بدلاً عما ينوب عنها من الألفاظ الوجيزة ؟ وعليه فهل تستطيع أن تقول لماذا صيرت أسماء الله آلة يتوصل بها إلى نداء المصلين ؟ ونظير هذا أيضاً مشروعية التسبيح في الصلاة إشعاراً بأن يكون المصلى متلبساً بها ، أو إشعاراً بما يطلبه به المقام من الضروريات .

ومن ذلك أيضاً ما ورد عن الصحابة رضي الله عنهم من أنهم كانوا يوقفون بعضهم بعضاً بنحو التكبير ، يشهد لذلك ما جاء في الصحيحين في قضية الوادي لما ناموا عن صلاة الصبح ، وكان أول ما استيقظ أبو بكر ، وكان عمره رابع مستيقظ ، فأخذ في التكبير حتى استيقظ النبي ﷺ ، فتأمل يرحمك الله كيف كانوا يستعملون الأذكار في إيقاظ النيام ونحو ذلك ، وهكذا كان شأنهم في الحروب وغيرها ، قد يستدلون على أشياء بالتكبير ، ويشبهه هذا ما نص عليه « ابن رشد » على قول خليل : ( وجاز الافتخار عند الرمي والتسمية والصياغ ، والأحب ذكر الله ) ( ابن عرفة ) . وهكذا عند ظن الإصابة بالرمي ، وذكر الله أحب إلي . اهـ . تأمل كيف اختار ذكر الله سبباً للإعلام بوقوع الإصابة ، وما كان اختيارهم ذلك إلا لعلمهم بمراد الشارع من جهة مقصوده في تعميم الذكر فيسائر الحالات .

ثم أقول : إنه لما كان من المحتمل أن يرى ما استجلبناه من النصوص غير كاف من جهة صريح الدلالة ، ظهر لي أن أذكر

جملة مما ورد في خصوص مطلوبية الإستئذان بذكر الله عن وجل ، وبذلك يدرك الأخ الكريم بغيته التي كان يتطلبه بإرادته . الوقف على نصوص الشارع في مثل ذلك .

فأقول : إنه مما ورد من صريح الحديث في هذا الباب ، قوله ﷺ : « إِذَا أَتَيْتُمْ أَبْوَابَ دِيَارِكُمْ فَاعْلُمُوا بِذِكْرِ اللهِ » نقله العلامة السنوسي صاحب العقائد في كتابه « نصرة الفقير في الرد على أبي الحسن الصفيري » والذي يزيد هذا النص متنة في المعنى ، هو ما ذكره أكثر المفسرين في معنى الإستئذان الوارد في قوله تعالى : ( يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَدْخُلُوا بَيْوَتًا غَيْرَ بَيْوَتِكُمْ حَتَّى تَسْتَأْنِسُوا وَتَسْلِمُوا عَلَى أَهْلِهَا ) نقل الفخر الرازي في تفسيره الكبير ، بعد ما تكلم على الإستئذان من عدة وجوده ، قال : وقال عكرمة : هو التكبير والتسبيح ونحوه ، يعني من بقية الأذكار ، وفي تفسير النيسابوري المسمى « بغريب القرآن » نظير ما نقله الرازي بعينه . ومن ذلك ما أخرجه ابن أبي شيبة ، والترمذى ، وأبن أبي حاتم ، وأبن مروييه والطبراني ، عن أبي أبيه قال : قلت يا رسول الله ، أرأيت قول الله : ( حَتَّى تَسْتَأْنِسُوا وَتَسْلِمُوا عَلَى أَهْلِهَا ) هذا التسليم قد عرفناه ، فما الإستئذان ؟ قال : « يتكلّم الرّجُل بِتَسْبِيحةٍ وَتَكْبِيرٍ وَتَحْمِيدٍ ، وَيَتَنَحّنِحُ فِيؤْذِنَ أَهْلَ الْبَيْتِ » نقله السيوطي في كتابه « الدر المنثور » في تفسير القرآن بالتأثر .

ونحن نكتفي بنقل ما سبق ، عن تتبع ما ورد في هذا الباب من الدلائل الصريحة عن مشروعية الإستئذان بذكر الله ، وأنه لا

نزاع بين الأئمة في كون الذكر في الإستئذان أفضل من الصياغ ودق الباب، خصوصاً إذا كان بعنف، وأنت يا حضرة الأخ مهما أمعنت النظر بإنصاف فيما قدمناه، يتضح عندك، أن السنة لما بعثت الشقة بينها وبيننا، تمثلت في نظرنا في شكل البدعة، فلهذا قمنا نحاربها بغير شعور، وعلى غير علم منا، ألمتنا الله وإياكم رشدنا آمين.

و قبل أختتمنا هذا المكتوب المبارك، علينا وعليكم إن شاء الله، أذكر لكم من بعض الآثار المروية في هذا الباب، وأرجوكم أن تعطوها حظها من الاهتمام، كما هو شأن أمثالكم. ومن ذلك حديث شريفان كل منهما يفيد تلخيص جميع ما قدمناه من جهة وجوب استغراق الزمان والمكان، وعمارة سائر الأوقات بذكر الله عز وجل. الحديث الأول هو ما أخرجه الإمام أحمد، وأبو داود، وابن أبي الدنيا، والن sai وابن حبان، واللفظ لأبي داود، قال ﷺ : «من قعد مقعداً لم يذكر الله فيه، كان عليه من الله تره» قال الحافظ عبد العظيم الترفة بكسر التاء، وتحفيف الراء، النقص وقيل التبعية. الحديث الثاني هو ما أخرجه أبو داود والحاكم، عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : «ما من قوم يقومون من مجلس لا يذكرون الله فيه، إلا قاموا عن مثل حيفة حمار، وكان عليهم حسرة يوم القيمة».

وإلى هنا انتهى بنا الجواب وال توفيق بيد من إليه المرجع والمأب، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم، والحمد لله رب العالمين.

كملت بحمد الله من إملاء أستاذنا سيدنا ومولانا الإمام سيدي الحاج أحمد بن مصطفى العلوي رضي الله عنه، أول رجب الفرد سنة: 1346 هجرية على صاحبها الصلاة والتحية.

ول تمام الفائدة، لمن يطلع على هذه الجوهرة الفريدة في بابها، التي سمحت بإبرازها من بحرها الفياض، جلالة الأستاذ الأكمل، والحسن الأشعل، ذي الفيض القوي، عمدتنا في طريق الله، ونقذنا من ظلمات الجهل الحالك، ولن نعمتنا الإمام سيدنا ومولانا أحمد بن مصطفى العلوي رضي الله عنه، نلحقها بإثبات تقاريظ لأجلة البعض من العلماء الأعلام، والمدرسين الكرام، بجامع الفروين بمدينة فاس، حرثها الله من كل بأس، وغيرهم من حظى بالإجتماع بحنابه الكريم عند سياحته للإيالة الشريفة، وزيارة العاصمة الإدريسية، وغيرها من المدن بتلك الإيالة، وقد تعلق بطريقته الكريمة الجل من علمائها وأشرافها، وعند اطلاعهم على هذه الرسالة التي لم يوجد نظيرها فيما مضى من الزمن، لمح حوتة من البراهين الساطعة، والأدلة القاطعة، التي لم يبق لمن تأملها ريب في مشروعية ذكر هذا الإسم الكريم: (الله) تبادر الكل لتقريظها انتصاراً للحق، والله ينصر من ينصره بالغيب، والحق أحق أن يتبع، وهكذا يستحق للباطل أن يندفع، ومن جملة أولئك الأجلة المحققين، العلامة الأجل الناسك الأمثل، فضيلة الشيخ سيدي الحسين بن الوليد العراقي، أحد المدرسين بالدرجة العليا بمدينة فاس ومفاتيحة، قال حفظه الله :

الحمد لله الذي نور قلوب أوليائه، بنور بسم الله وجعلها علما في حركاتهم وسكناتهم، معتقدين كلمة قل الله، والصلوة والسلام على القائل: «لا تقوم الساعة حتى لا يبقى على وجه الأرض من يقول: الله الله» وعلى آله وأصحابه الذين هاجروا ووحدوا الله.

أما بعد، فلما طلع نجم السعادة بمحروسة فاس<sup>(1)</sup>، وساعدتنا السعادة بانتشار لآلية من بين أفراد الناس، ألا وهو حضرة الشيخ المربi الأكابر، الشهير الأنور، سيدi «أحمد العلوي» الذي هو بكل وصف أولوي، فأطل علينا على مؤلفه الذي ألفه في الإسم المفرد، فإذا هو تأليف غني عن التعريف، مشتمل على ما يشجع له صدر العريف، ويستحسن كل من له في التصوف وظيف، فتبليل لساني وقال: ليت شعري أين كان هذا الحبر العليل، المتقن لهذا المقال، فنقول مؤيدا لما قال:

لا يخفى أن إسم العجلة هو مفرد علم، موضوع ليدل بالمطابقة على واجب الوجود، الموصوف بالصفات، المنزه عن الافت، الذي لا شريك له في المخلوقات، فمدلوله الذات مع جميع صفاتها شأن الأعلام الشخصية، «السبكي» العلم ما وضع لمعين: فالذاكر يقصد بالعلم المفرد هذا المعنى، فهو مفيد لمعنى الإفرادي، قال: أفضل المتأخرین العلامة المرتضى شارح الإحياء في مبحث الأذكار ما نصه: قال بعض العارفین: «لا تذكري

بذكرك فتحجب عنی بك، واذكري بذكری» وتحقيق هذا أن ذكرك بك هو أن تذكره للتزيه، أو معنى من معانی الذکر، وذكرك به هو أن تذكره لكونه أمرك بالذكر، ولهذا اختار العارفون الذکر المفرد، لكونه يعطيك معنى تعرف بسببه ليكون الذکر بعيداً محضاً، فمعنى سببته للتزيه أو هلتله لنفي الشريك، وقصدت هذا المعنى المعقول فقد ذكرته به، فتحقق والله أعلم اه منه بلفظه وحروفه. ولهذا قد يغتنيهم الذکر عن التغذی، أعني الإسم المفرد عن قوت الأشباح، قال أبو يزيد البسطامي رضي الله عنه: لقيت فتى في الطواف فقلت له من أين أنت؟ قال من خراسان، فقلت فما طعامك؟ قال بسم الله، قلت ما شرابك؟ قال بسم الله، قلت ما لباسك؟ قال بسم الله، فخر مينا، فإذا في جيئه رقعة فيها بسم الله الرحمن الرحيم، فوقفت متعجباً، فنوديت يا أبا يزيد هذا الفتى بسم الله ربیناه، وبالألوهية خلقناه، وبالرحمنية رزقناه، وبالرحيمية عرفناه، فإنه ولی اختناه وأنشدا:

أنت وردي إذا ظمتَ إلى الما ☆ أنت قوي إذا أردت الطعام  
ولهذا قال العارفون حسبما نقله الشيخ الطيب بن كيران: إن بسم الله من العارف بمنزلة كن من الرب اه. فالعارفون رضي الله عنهم، الذاكرون لإسم الجلالة قصدوا بها معناه الإفرادي لما في التصویص المتقدمة، فلذا تراهم يتكلمون بالمفرد العلم في الأسواق، وعند الاستئذان، وغير ذلك، إشارة إلى استحضارهم الذات العلية في كل لحظة، وفي كل حركة وسكن، ليدل ذلك على تبرّتهم

(1) وذلك في أوائل شهر ذي الحجة سنة 1346 هـ.

من حولهم وقوتهم، فمقامهم مقام التوحيد الحالص فافهم، ولا تكن من الممتررين، وقد ثبت عن أبي هريرة رضي الله تعالى عنه أنه كان يذكر الله في الأسواق تذكرة للفاقدين، والأعمال بمقاصدها، إنما الأعمال بالنيات.

والقول بأن لفظ الجلالة ليس بمركب مفيد، فلا يشمله تعريف الكلام عند النحاة، فهو ليس بمفيد إذ هو ليس بمركب ساقط من وجوه:

الأول: إنه قد حصر الإفادة في المركب، وهذه سفسطة ظاهرة، لأن الإفادة على قسمين إفادة إفرادية وهي دلالة اللفظ على معناه، وإفادة تركيبية وهي الدالة تحت تعريف الكلام بقوله ليس بكلام صحيح، وإنما هو علم مفرد، وما رتبه عليه من كونه ليس بمفيد ليس بصحيح، لأن الإفادة التركيبية لا يلزم منها نفي كل الإفادة، إذ نفي الخاص لا يستلزم نفي العام بالبداهة العقلية، فالإسم المفرد مفيد وإفادته دلالته على مسماه، كما أن المركب مفيد، وفائدته دلالته على مسماه، فما هذا الاشتباه العجيب.

الثاني: إن المفرد سبق في التعلق على المركب، فلولا وجود المفردات لما وجدت المركبات ضرورة، إن المركب لا يعقل ذهنا وخارجها إلا بعد تعلق مفرداته، ولهذا طفت دواعين اللغة بتفسير المفردات دون المركبات، لكونها أصل اللغة، ولكون التركيب عارضا للربط بين المفردتين كما قرر في محله.

الثالث: إن لفظ الجلالة هو ذكر تعبدى لذلك اللفظ الخاص الدال على الذات بجميع صفاتها، لم يقصد الذاكر به الإخبار ولا

لazمه في الإخبار، لقول الخطيب القزويني: «لا شك أن قصد المخبر بخبره إفادة المخاطب الحكم، أو كونه عالماً به هذه هي خاصية الخبر» ولا شيء من ذلك بمراد هنا، لأن الذاكر إنما غرضه التعبد بلفظ الجلالة لا إخبار الغير، حتى يتم محل للتركيب الذي زعم المعرض انحصر الفائدة فيه، لأن المعرض لم تحمل حوصلته إلا تعريف الكلام ولم يدر غيره، فلهذا قال ما قال وإن عضضنا الطرف إرخاء للعنان على طريق تشحيد الذهن، نقول إنه لو لوحظ تركيبه فيجري على وجوه عربية، أولها حذف المسند لدليل الذكر، وإما للإحتصار كما في السعد فيقدر بحسب المقامات.

«الله» أتعلق به في حر كاتي وسكناتي، أو «الله» نور السموات والأرض، ويحتمل أن تكون إنشائية قصد بها إنشاء التعلق بلفظ الجلالة، أو يقال إنه منادى على إسقاط حرف النداء، كقول الله تعالى: (يُوسُفُ أَعْرَضْ عَنْ هَذَا) وقوله (سَنَفْرَغُ لَكُمْ أَيْهَا الثَّقَلَانِ) وفي المثل: «أَطْرَقَ كَرِي إِنَّ النَّعَمَ فِي الْقَرِي» والمنادى جملة كما في الابتدائيات، أو منصوبا على المدح، إلى غير ذلك من التوجيهات العربية، لفظ الجلالة مفيد سواء اعتبر إفراده أو تركيبه، والسؤال عن هذا أظن أنه عيناً أو عناداً، والله أعلم بما في قلوب العباد.

هذا واسم الجلالة خصص بأمور منها: إنه تكرر في القرآن ألف مرة وخمسمائة وستين مرة، ومنها إنها أجمعـت الأمم عليه فلم ينكره من لدن آدم مسلم ولا كافر، ومنها إنه قيل هو إسم الله

العظيم الأعظم، ومنها إنه إذا رفع قامت الساعة، ومنها إنه يضاف إليه غيره، ولا يضاف هو إلى غيره، إلى غير ذلك مما لا تحيط به مجلدات، ولنشر إلى نزد النزد من الآيات والأحاديث الدالة على عموم الذكر، منها قوله تعالى: (الذين يذكرون الله قياماً وقعوداً وعلى جنوبهم) دلت الآية بفحواها على عموم ذكر الله في كل الأوقات، لأنها أطلق في مقام قابل للتفيد فيؤذن بالعموم، كما في الأصول، وأنه يمسك بالعام قبل البحث عن المخصوص، لأن التخصيص قصر العام على بعض أفراده، فلا يصار إليه إلا بمرجع، ومنها: (إن الذين قالوا ربنا الله ثم استقاموا) فهو إطلاق أيضاً للفظ على عمومه، ومنها: (يا أيها الذين آمنوا اذكروا الله ذكراً كثيراً) إلى غير ذلك من الآئي المطلقة المفيدة للإذن في عموم ذكر لفظ الجلالة.

وأما الأحاديث، فمنها قوله عليه السلام: «ما جلس قوم مجلساً يذكرون فيه الله إلا حفت بهم الملائكة وغشيتهم الرحمة وذكرهم الله فيمن عنده» قال العراقي رواه مسلم من حديث أبي هريرة، عن محمد بن بشار عن محمد بن جعفر عن شعبة عن أبي اسحاق، قال سمعت الأغر يقول أشهد على أبي هريرة وأبي سعيد أنهما شهداً على رسول الله عليه السلام أنه قال: «لا يقعد قوم يذكرون الله تعالى إلا حفتهم الملائكة وغشيتهم الرحمة ونزلت عليهم السكينة وذكرهم الله فيمن عنده» آخر جه أبو داود والطيالسي عن شعبة وأخر جه أبو عوانة في صحيحه وأخر جه أبو نعيم في المستخرج وأخر جه مسلم والترمذى بن رواية الثورى والنسائي من رواية عثمان.

قول الحديث: «يذكرون الله» صريح في لفظ الجلالة المفرد العلم، لأن معنى يذكرون الله أي يتلفظون بهذا اللفظ الخاص، فهو إذن في ذكر الجلالة على طريق الإفادة الإفرادية التي هي أصل للمركبات، ومنها ما في الإحياء للغزالى رضي الله عنه ونصه: مر النبي صلوات الله عليه على سعد وهو يدعو بأصبعيه فقال له صلوات الله عليه: «أحد يا سعد» ورجاله رجال الصحيح ورواه الحاكم في المستدرك عن سعد بن أبي وقاص قال: مر النبي صلوات الله عليه وأنا أدعو بأصبعين فقال لي: «أحد أحد» اهـ. فمعنى أحد: الله علم مفرد لا شريك معه، والأحاديث في هذا المعنى أكثر من أن يحاط بها، أنظر كتب القوم، فقد ملئوا فيها مجلدات، ولنمسك القلم متمسكاً بحول وقوة المفرد العلم الله، ونقول أماتنا الله على كلمة لا إله إلا الله، وحشرنا الله في زمرة الذاكرين الله، الذين قالوا ربنا الله، وجزى الله عنا خيراً من كان سبباً في هذه المذكرة، ومتعب العباد ونفعهم بعلومنه في الدنيا والآخرة، (ربنا عليك توكلنا وإليك أربنا وإليك المصير) وصلى الله على سيدنا محمد السراج المنير، والله والصحابة والتابعين. قيده عن عجل مسلماً على من يقف عليه، محب أهل الله الحسين بن الوليد العراقي لطف الله به آمين.

ومنهم فضيلة العلامة الأجل، الشيخ سيدى العباس بن أبي بكر البنانى، أحد أجلة المدرسين بالدرجة العليا بالقرويين بمدينة فاس ومقاتلها، قال .. انه الله: الحمد لله كما يجب لجلاله، وصلى الله وسلم على النبي وآلـه.

أما بعد : فإن الأقدار الإلهية سمحت باجتماعنا بالشيخ الأكبر ، المربي الأشهر ، أبي العباس سيدى أحمد بن مصطفى العلواوى المستغامى ، بحضوره فاس الغراء ، بمناسبة زيارته للمغرب الأقصى ، ووصول جنابه إليها أوائل شهر ذى الحجة الحرام متتم سنة ستة وأربعين وثلاثمائة وألف ، ولم أكن قد رأيته من قبل ، وكانت لي معه صلة ودية مبناتها على رابطة علمية ، ولأجل هذا تقدمت بي بي وبيه مكتبة حبية ، فلما اجتمعت بالشيخ المذكور رأيته رجلا قد وضع الحق عليه حلية القبول ، وهو متصرف بأخلاق عالية وما ثر فاضلة ، والرجل له شغف زائد بالعلم ، ومحاللة أهله ، والمذاكرة في مسائله ، معمراً أوقاته بالذكر والتصح والدلالة على طريق الحق ، سالكاً سنن المنهدين ، فحل مني محل رفيعاً ومقاماً بديعاً ، وأنشدت قول القائل :

ما زلت أسمع من إحسانكم خبراً ★ الفضل يسنه عندكم ويرفعه حق التقينا شاهدت الذي سمعت ★ أدنى وأضعاف ما قد كنت أسمعه وكان مما قد جرى من المذاكرة معه ، مسألة ذلك الإسم المفرد الجامع على سنن ما يفعله الصوفية ، وأطلعني على رسالة له تضمنت الانتصار لهم في ذلك ، بأدلة ظاهرة ، ورد إنكار المنكر عليهم في ذلك ، فبمناسبة ذلك ظهر لي كتب هذه العجالة ، فأقول وبأله التوفيق والهدية .

لا جرم أن الذكر إما لساني ، وإما قلبي ، فاما أن يكون إطلاقه عليهم بالاشراك ، والأقرب أنه حقيقة في القلب ، لأن ضده

النسيان ، ومحل النسيان القلب ، لأن الضدين يجب اتحاد محظهما ، كما قاله الشريف التلمساني ، رداً على بن عبد السلام التونسي ، المتوجه أن ضده الصمت ، فإن الصمت ضد النطق ، والذكر من حيث ذاته دائر بين الوجوب والندب ، لثبوت الطلب من الشارع ، وأدنى مراتب الطلب الندب ، ولذلك كان الذكر لا يحتاج في ذكره إلى نية ، لأنها إنما تكون فيما يقع على وجهين الطاعة والمعصية ، فتطلب النية للتمييز . إلى أن قال : ثم إن الذكر يجب على الذاكر على أي حالة كان ، وفي أي زمان ومكان ، وهي خصيصة بشاهد أنه « كان يذكر الله على سائر أحيائه » رواه الأئمة منهم مسلم ، وقال جل علاه : (الذين يذكرون الله قياماً وقعوداً وعلى جنوبهم) والمراد الذكر المعلن على أقوال أربعة في تفسير الآية ، ومنها قول « ابن فورك » المعنى قياماً بحق الذكر ، وقعوداً عن الدعوى فيه ، والصحيح أن الآية عامة في كل ذكر ، وأنت خبير بأنه ليس للفذ أن يترك الذكر ، لكونه ليس على أكمل الحالات ، فإن ترك الذكر من أقبح العيوب ، وأعظم المصيبات ، فينبغي للعبد أن لا يغفل عن الذكر على أي حال كان ، وفي أي وقت ، قال الشيخ أبو القاسم القشيري : « ومن خصائص الذكر أنه غير موقت ، بل فما من وقت من الأوقات إلا والعبد مأمور بذكر الله تعالى ، إما فرضاً وإما نفلاً ، والصلة وإن كانت أشرف العبادات ، فقد لا تجوز في بعض الأوقات ، والذكر بالقلب مستدام في عموم الحالات » . إلى أن قال : « وتحرم القراءة على الجنب ، ولا بأس بسائر الأذكار من

التهليل والتسبيح ونحوهما مع الجنابة أو الحيض والنفاس». وفي حديث أبي هريرة المشهور: «إِنَّ اللَّهَ مَلَائِكَةٌ يَطُوفُونَ بِالْطُّرُقِ يُلْتَمِسُونَ أَهْلَ الذِّكْرِ، فَإِذَا وَجَدُوا قَوْمًا يَذْكُرُونَ اللَّهَ تَعَالَى، تَنَادَوْهُمْ هَلْمُوا إِلَى حَاجَتِكُمْ فَيُحْفَنُونَهُمْ بِأَجْنَحْتِهِمْ» الحديث بطوله، وفيه يقول الله تعالى: (ما يقول عبادي؟ فيقولون: يسبحونك ويكبرونك ويحمدونك) وفيه يقول رب العزة: (أشهدكم أنني قد غفرت لهم، فيقول ملك من الملائكة، فيهم فلان ليس منهم إنما جاء لحاجة قال: هم القوم لا يشقي جليسهم) فالحديث المذكور فيه من الثناء على الذاكرين، والغفران لهم ولغيرهم ببركتهم، ما يدل على كونه مطلوبًا مرغبا فيه شرعا.

وفي حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما : « قلت يا رسول الله ما غنيمة مجالس الذكر ؟ قال الجنة » وفي حديث جابر قال : خرج علينا رسول الله ﷺ فقال : « يا أيها الناس ، إن الله سرايا من الملائكة تحل وتقف على مجالس الذكر ، فاغدوا وروحوا إلى ذكر الله » وفي حديث أبي هريرة وأبي سعيد رضي الله عنهما أنه ﷺ قال : « لا يقعد قوم يذكرون الله ، إلا حفتهم الملائكة ، وغضبتهم الرحمة ، ونزلت عليهم السكينة ، وذكرهم الله فيمن عنده » وهنا أطال الكلام إلى أن قال :

وأما ذكر الإسم المفرد الجامع، ففي خبر أنه يدل على الذات بجميع صفاتها، فهو إسم جامع وسائر الأسماء الحسنى لا يحتوى

التأنيس. قال تعالى: (قل الله ثم ذرهم في خوضهم يلعبون) وإن كان الأظهر في إسم الجلالة أنه بيان لمن: (أنزل الكتاب الذي جاء به موسى نوراً وهدى للناس) فيكون خبراً لمبتدأ محدود، أي قل: (هو الله). ويحتمل أن تكون الجملة منقطعة عما قبلها، وهو ما اختاره صاحب الحكم في قوله: «اهتدى الراحلون إليه بأنوار التوجه، والواصلون إليه بأنوار المواجهة، فالأولون للأنوار وهؤلاء الأنوار لهم» (قل الله) الآية. والخوض هو الخبط فيما لا فائدة فيه، واللعب التشاغل بما لا فائدة له، ولذلك قال ﷺ: «أصدق كلمة قالها الشاعر كلمة لبيد: ألا كل شيء ما خلا الله باطل» رواه الشيخان وابن ماجه عن أنس، وفيه كفاية والله الأمر من قبل ومن بعد، والسلام على الواقف عليه، قاله عبد ربه وأسير كسبه العباس بن أبي بكر البناني، وفقه الله والمسلمين لما فيه رضاه آمين.

ولما بلغت هاته الرسالة الكريمة المسمى «بالقول المعتمد في مشروعية الذكر بالإسم المفرد» إلى يد نابغة زمانه، وفريد عصره وأوانه الشاعر المفلق والعلامة المحقق، صاحب التأليف العديدة، الشيخ سيدى أحمد بن الحاج العياشى سكيرج، القاضى بمدينة الجديدة، قرطضاً بهاته القصيدة الفائقة قال لافض فوه:

الحق حق برغم من يعانده ☆ والفضل فضل ولو أخفاه جاحده فالحق يظهر من معنى ومن كلام ☆ والفضل في أهله تبدو شواهده ما عاند الحق من طابت سيرته ☆ وليس يكتمه إلا معانده والمنصف الحر لا يزال معترضاً ☆ بالحق والفضل إن صفت موارده

إذا لم ترا ~~الهلال~~ فسلم ☆ لأناس رأوه بالأ بصار  
زد على ذلك ما ذكر أهل الأسماء مما يتعلق بحروفه مما لا  
تسعه هاته العجلة.

فإن قلت: إن ذكر الإسم المفرد خال عن الفائدة لعدم تركيبه،  
قلنا الجواب عن ذلك ما ذكره الشيخ في الرسالة<sup>(١)</sup> مفصلاً فعليك  
به، وإن كنت اختار الجواب بمنع كونه غير مركب، لكونه  
منادي بإسقاط حرف النداء، وذلك وارد في كلام البلغاء كثيراً،  
ومن دعا الله باسم، فقد طلب منه معنى ذلك الإسم. فأين أنت  
ممن دعا بالإسم الجامع، فقد تعلق بكل واحد، قال تعالى: (ولله  
الأسماء الحسنى فادعوه بها). والأمر للوجوب عند الأصوليين  
حقيقة. وفي الحديث: «إن الله عز وجل تسعه وتسعين إسماً  
من أحصاها» أي قرأها كلمة مرتبة كأنه يعدها قاله المناوى  
«دخل الجنة» هو (الله) دال على الإله الحق دلالة جامعة  
لجميع معاني الأسماء الآتية (الذي لا إله إلا هو) الحديث  
آخر جه الترمذى، وقال غريب وابن حبان والحاكم والبيهقي في  
شعب الإيمان.

وقد اختلف أهل السلوك بالذكر فيما يقع به الذكر على وجه  
الاختيار، إلى أن قال: والوجه الثالث فإن الإسم الحق هو  
المقصود بالذكر فهو أولى، ولأنه أسهل على اللسان، وأقرب إلى

١) يقصد صدر هذا الكتاب المسمى «بالقول المعتمد....»

وقد رأيت من الإنفاق شكر أبي الله ☆ عباس أحمد إذ جلت مشاهده  
 جلت وحق بأن يحمل منصبه ☆ في المنصفيين وعندني منه شاهده  
 هذا الجواب أراه من كرامته ☆ والحق فيه بدا لمن يشاهده  
 الله يا من أراه الله وجهه هدى ☆ قل لي أفي الحق شك أنت شاهده  
 ومن يكن كسمى أحمد بن علي ☆ سورة الأجل فلا يحمل حاسده  
 يذكر الله في حال لنساظره ☆ وذاكر الله قد علمت مصاعده  
 دعني من السوء سوء الظن منتقدا ☆ على حسن اعتقاد إذ أعضده  
 فإني منصف والغير أنسدده ☆ لا يعرف الشوق إلا من يكابده  
 أنا بتعاني الطريق ناشر علمي ☆ فيها وناصر من صفت مواجده  
 أحب كل الشيوخ غير ملتفت ☆ لمبغض فيهم ساءت عقائده  
 آه على مدعى الإسلام وهو يرى ☆ نهج التصوف نهجا ضل قاصده  
 الله في عقل من دنياه تملكه ☆ واستشقق الذكر وهو لا يساعدده  
 وفي طريق الهدى قد صار يزرع ما ☆ كنته في نار بلواء حصائده  
 لا تلتفت للذى قد صار يزرعه ☆ فزارع الشر بين الناس حاصده  
 ولازم الذكر في سر وفي علن ☆ فالذكر الله قد تمت عاصمه  
 قاله خديم العلم والعلماء أحمد بن الحاج العياشي سكيرج  
 التجانى طريقة أمنه الله آمين.

ومن أولئك الأجلة حضرة العلامة المعتبر، والفقير الأنور،  
 الشيخ السيد محمد بن عبد الكبير بن الحاج، أحد المدرسين  
 بجامع القرويين قال صانه الله:

الحمد لله حمدأ يزج بي في بحار الأحادية، وينظمني في  
 سلك أهل المشاهدة الأحمدية، سبحانك اللهم ما أبدع صفاتك  
 وأسمائك، وما أجل موهبتك وألائتك، أسألك بإسمك الجامع  
 للأسماء، ما علم منها وما لم يعلم، أن تجعلنا من عيون اسمك  
 العظيم الأعظم، وأصلي وأسلم على عين الحقيقة سيدنا ومولانا  
 محمد الذي ما حامت على معناه الإدراكات الرقيقة، وعلى الله  
 وأصحابه ما وقفت الأنظار في الأغراض إلى الإصابة.

وبعد: فلما نظمتني الأقدار بمن بمشاهدته ترفع الأقدار،  
 الشيخ الصوفي الكامل، نخبة عيون الأكابر والأمائل، المتضلع في  
 علمي الظاهر والباطن الجامع لأشتات المعالى والمحاسن، مولانا  
 أحمد بن مولاي مصطفى العلوي لا زال في حرز الجناب  
 النبوى، أطلعني على مخترعه البديع، ومؤلفه العجيب الصنبع،  
 في مسألة ذكر الإسم المفرد، والرد على من أنكر ذكره من غير  
 حمل إذ غاب عنه المشهد، فإذا هو من أفضل نتائج الأفكار، ومن  
 أحسن ما تنفق فيه الأعمار، مؤيدا بأدلة المعقول والمنقول، كيف  
 لا ومؤلفه يقف التحقيق عند ما يقول:

قد عرفناك باختيارك إذ كا ☆ ن دليلا على الليبب اختياره

فسبحان من خصه بالذوق السليم، وميزه بالتحلي بسلوك  
 الصراط القويم، أبقاء الله للأئم ذخراً، وللدهر حسنة وفخراً، ولما  
 كرعت من ورده الزلال، حرك مني البلايل، وحملني على أن قلت  
 وماذا عسى في مدحه أن يقال:

طالب الحق والحقيقة صدقا ☆ ومریدا إلى المعرف يرثى  
أسرعن قد أتاك عارف وقت ☆ من أثال الجميع للفتح ذوقا  
أطلع الله شمسه للبرايا ☆ طوقنا من المشاهد طوقا  
لن ترى قط عندها من كسوف ☆ ببقاء لنورها الفذ يبق  
ذلك الشيخ من يدل على الدا ☆ هـ ويهدى الجميع للحق صدقا  
حار فكري إذ رمت مدح علاه ☆ لا أراني في البعض أحسن نطقا  
أدهشتني أوائل ليت شعري ☆ كيف في كل غاية حزت سقا  
فالقس للمحب بالفضل عذرا ☆ وأحمدن قوله فقد قال حقا  
وادع لي أن أثال في الخم حسنى ☆ وبفوز الرضى من الله ألق  
العبد الضعيف من هو إلى رحمة ربه مع سائر الأنفاس محتاج،  
محمد بن عبد الكبير بن الحاج، كان الله له وللمسلمين آمين.

ومنهم العلامة الجليل، الدرakeh المحترم، الشيخ محمد بن عبد  
السلام الطاهري، أحد المدرسين بالقرويين قال حفظه الله:  
الحمد لله الذي ملا صدور أوليائه بأسرار أسمائه، وأعلى قدرهم  
بيان أهل أرضه وسمائه، وأسال من أفواهم لإزالة غلة العجاهلين  
سلسبيل مائه، والصلة والسلام على سيدنا محمد أفضل رسله  
 وأنبيائه، وعلى آله وأصحابه وجميع أحبائه.

أما بعد فإني أخو سعد، حيث تفضل الكريم على بقاء منبع  
العرفان، الناطق بالقلب واللسان، بما فيه صلاح كل إنسان،  
الشيخ الأكبر، والعلم الأشهر، سيدنا أحمد بن عليوة المستغاني،

أطال الله حياته حتى أثال منه والإخوان مغاني، فرأيت منه ما  
يلين القلب القاسي، ويجعل الوحشى آنس من الإنسى، من ذلك  
تأليف له، يرد فيه على رجل أنكر على الفقراء ذكر اسم الجلة  
 مجردأ في جميع الأحوال، رصعته يمينه المباركة ببديع اللالى،  
فبذا لكل ناطق منصف عديم المثال، وسنج للفقير المتطلف أن  
ينظم في مدحه فقال:

الله أذكر لانشراح الصدور ☆ لمصون سر في اسمه المذكور  
ثم الصلاة مع السلام على الذي ☆ أمر الورى بالذكر والتنوير  
والآل والصحاب الذين استأنسوا ☆ في الإذن بالتسليم والتكبير  
هذا ومن من الإله على أن ☆ أحيا فؤادي فاملا بسرور  
بلقاء شيخ الوقت عند ذوي النبي ☆ ذي البر والعرفان والتسوقي  
من نرجحى من ربنا أن نرتقي ☆ بشهوده لغاية التقدير  
ذاك أبو العباس سيد أحمد الد ☆ علاوي عالي القدر في المعور  
فلقد أراني الله عند لقائه ☆ أسراره وصلاح كل ضمير  
ومؤلفات للهمام مفادةها ☆ هدى بمعرفة وترك غرور  
من ذاك ما قد رصعته يمينه ☆ في ذكر إسم مجرد الصدور  
كي يستفيق من النمام معاند ☆ يبغي إذاية أولياء قدير  
أو ما درى أن الإله عارب ☆ مؤذى ولي ويل يد خبير  
قد سر ذا التأليف كل موحد ☆ فأجاد في الائتاء خير بصير  
وأنا الضعيف أقول مثل مقاله ☆ وأقول حسي الله وهو نصيري  
ما ضر شمس الأفق وهي جلية ☆ إنكار أعمى مالها من نور

أيسوغ للإنسان شتم مصرح ☆ بسمى حبيبه فاصل التذكير  
 كلا ولكن القلوب بما صبت ☆ تدعوا فويع من صبا لخمير  
 الله أسأل أن يلين قلوبنا ☆ للذكر بالوجдан والتسوقي  
 بحياة هذا الشيخ سيدنا الذي ☆ يدعو الورى للرشد والتبصير  
 بالمصطفي خير الأنام محمد ☆ وبالله والصحب خير مجير  
 صلى عليه الله ثم عليهما ☆ ما تم مقصود لنيل أجور  
 الحقير محمد بن محمد بن عبد السلام الطاهري، وفقه الله  
 وال المسلمين آمين.

ومنهم العلامة الأجل ، والفقيه الأمثل حضرة الشيخ محمد بن  
 العربي الشرقي ، أحد المدرسين بالقرويين عمره الله ، قال سلمه  
 الله :

الحمد لله الذي شرح صدور أوليائه لمشاهدته ، وملك قلوبهم  
 بآثار جماله وجلاله ، فهداهم إلى حصن حضرته ، وأفاض على  
 جوارحهم أنوار الاشتغال بذكره ، فهم في جميع حالاتهم محفوظون  
 بعنایته في إحسانه وبره ، والصلة والسلام على سيدنا محمد عبد  
 رسوله ، الهاي بنوره ، المتصل ذكره بذكره وعلى الله جداول  
 أنهاره ، وأصحابه أبواب أنواره.

وبعد فقد أطلعني الشيخ الإمام ، الصوفي الهمام ، الرجل  
 الصالح البركة ، النور الواضح الجامع بين علمي الشريعة  
 والحقيقة ، سيدى أحمد بن سيدى مصطفى العلاوى ، على جوابه

على من رام التعنيت على المسلم المؤمن الصادق في محبة الله ،  
 المولع بإجراء الإسم المفرد على لسانه في جميع حالاته ، وبعد ما  
 راجعت جمله وتفاصيله ، تبين لي أن الشيخ العجيب ، أadam الله  
 للمؤمنين الانتفاع به ، قد أجاد وأفاد ، وبين المعنى لمن رزق  
 التوفيق والسداد ، وقد جاء صاحبه على فترة من الهداة المرشدين ،  
 وكان لسان حال هذا الجواب يتلو : (فإن يكفر بها هؤلاء فقد  
 وكلنا بها قوماً ليسوا بها بكافرين) والله تعالى هو العالم بما  
 تخفي الصدور ، الذي لا يعزب عن علمه قصد المتوجه إليه ولا  
 أمر من الأمور ، نسأل الله تعالى أن يمن علينا جمياً بما منّ به على  
 المخلصين في عبادتهم لله سبحانه ، وأن ينعم علينا بما أنعم به على  
 الهداة المهتدين من أصفيائه ، وأن يختتم لنا بالثبات على دينه  
 القوي ، وحراطه المستقيم ورضوانه ، وأن يجعلنا من أهل النظر  
 إلى وجهه الكريم ، وسماع كلامه القديم على ما يليق بكماله  
 العظيم ، قاله وكتبه عبد ربه سبحانه ، محمد بن العربي الشرقي  
 كان الله له ولیاً ، وغفر لوالديه وللمسلمين بمنه آمين.

ومنهم العلامة المعتبر ، والفقيه الأنور فضيلة الشيخ سيدى عبد  
 القادر بن محمد السودي ، المدرس بجامعة القرويين بمدينة  
 «فاس» حرسها الله ، قال حفظه الله :  
 بسم الله الرحمن الرحيم وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله  
 وصحبه وسلم .

ومنهم العلامة الأوزع ، والصوفي الأنفع ، الشيخ سيدى محمد بن الحبيب بن الصديق المغارى الحسنى ، المدرس بالقرويين ، عمره أى الله وأدام بقاءه ، قال حفظه الله ما نصه :

الحمد لله الذي أمر بذكر اسمه الأعظم في كثير من الآيات ، وجعل المواظبة على ذكره بشرطه سبباً لفتح البصيرة ومشاهدة تجليات الذات ، والصلوة والسلام على المظهر الأعظم النور الأتم ، الذي اقتبست من نوره سائر الكائنات ، وتنعمت بإمداداته جميع الموجودات ، وعلى الله وأصحابه وخلفائه الذين اتباعوه في أقواله وأفعاله وأخلاقه وأحواله في سائر الحالات .

1) في الأصل:

الحمد لله الذي فتح قلوب أهل الاستبصار بذكر الله، والصلوة  
والسلام على النبي المختار، سيدنا ومولانا محمد سيد  
المخلوقات، المنزل عليه: (والذاكرين الله كثيراً والذاكرات)  
وعلى الله كنوز المعرف والمعالي، وأصحابه رموز العارف  
والعالي.

أما بعد، فيقول العبد الضعيف، الراجي عفو مولاه القوي اللطيف، عبد القادر بن محمد السودي القرشي، قد وقفت على الرسالة التي ألفها العارف الهمام الشيخ المربي الإمام،شيخ الطريقة، ومعدن السلوك والحقيقة، المربي الأكبر، الناصح الأشهر، سيدي أحمد بن عليوة المستفани، فألقيتها البحر الآخر، ونقولها الأنجم الزواهر، وسررت بمطلعتها غاية السرور واستحسنتها لما فيها من النقول والبلاغة، وحداني الشغف بها إلى أن قلت فيها بلحظ قريب شامل من البحر الكامل:

أطرب بلفظ شنفـا ☆ سـعا غـيدا متـشوفـا  
 وافـرح بـقول أـشرفـا ☆ يـكسـو الـقلـوب تـلـطـفـا  
 رـاقـت حـلـلا مـبـهـجـة ☆ يـعلـو بـهـا مـا رـفـفـا  
 أـمـا مـعـانـيـا الـعـلـى ☆ حـوتـ الـكـالـ مـغـوفـا  
 وـفـرـائـسـا وـفـوـائـسـا ☆ وـتـنـاسـقـا وـتـصـرـفـا  
 تـرـي بـسـوـجـ جـواـهـ ☆ منـ يـمـ نـقـلـ قـدـ صـفـا  
 اللهـ صـانـعـ درـهـا ☆ عـقـدا نـفـيـسـا مـؤـلـفـا

شـفـا لـهـا قـدـمـا بـمـراـهـمـا ☆ صـانـعـ دـرـهـا اللـهـ

وبعد، فلما طلعت شمس حضرة الأستاذ الأعظم، سيدني أحمد بن مصطفى بن عليوة بحاضرة فاس، دفع الله عنها وعن سائر بلاد المسلمين كل بأس، واجتمعنا في محل محب الجميع سيدني عمر البار، وحصلت مذاكرات ونفحات، وهبت على قلوبنا أنوار وتجليات، أطلعني على تأليف له مسمى (بالقول المعتمد في مشروعية الذكر بالإسم المفرد) فوجده رضي الله عنه قد تنزل في غاية التنزل، لرد شبه المنازع، وأتي بما يشفى ويكتفى، فجزاه الله خيراً، ولو لا تنزله لعقل الخصم، ورجوعه إلى الحق من الطريقة التي يعرفها، لقلت إنه وقع الإجماع من السادة الصوفية، على أن هذا الإسم هو قطب الأذكار، ومعدن الأسرار، لا تصح المعرفة إلا به، ولا تظهر العجائب إلا منه، ولا تنتهي الغايات إلا إليه، قال الإمام الجنيد رضي الله عنه: ذاكر هذا الإسم ذاهب من نفسه متصل بربه، قائم بداء حقه، ناظر إليه بقلبه، قد أحرقت أنوار الشهد صفات بشريته، وصفى شرابه من كأس خصوصيته، قد تجلى له المذكور في الذكر، فغاب إحساسه في الفكر، فإن تكلم فياته، وإن سكت فعلى الله، وإن تحرك فبأمر الله، وإن سكن فمع الله، فهو بالله والله ومع الله ومن الله وإلى الله، وله بعد هذا ما تضمحل به الإشارة، وتنقطع عنه العبارة، قال الله العظيم: (واعلموا أن الله يحول بين المرء وقلبه وأنه إليه تحشرون) والله يوفقنا وأحبتنا للاستغراق في الذكر، ويلهمنا الصواب في الفكر، بمنه وكرمه آمين، قاله خديم أهل العلم، محمد بن الحبيب بن الصديق المغاري الحسني، تولاه الله ووالديه والمسلمين.

· ومن جملتهم العلامة النحرير، الشيخ سيدى أحمد بن محمد العمراني الحسني، المدرس بجامع القرويين بمدينة فاس، قال حفظه الله :

الحمد لله الذي رفع منار أهل الله، وجعل دينهم وأدبهم ذكر الله، والصلة والسلام على سر نقطة دائرة الوجود، والسبب في كل موجود سيدنا محمد القائل: «لا تقوم الساعة وعلى وجه الأرض من يقول : الله الله».

وعلى الله وأصحابه المستغرين في محبته وطاعته، المتحققين بمعنى قل (الله).

أما بعد، فقد وقع الخلاف، في ذكر اسم الجلالة مفرداً مكرراً، ياسقاط حرف النداء، بالجواز والمنع، والتفصيل بين حالة البداية، فينهى عنه دون حالة النهاية، والحق هو الجواز، وهو مذهب المحققين من علماء الشريعة، خلاف ما وقع للخطاب آخر بباب الردة نقلأ عن العز بن عبد السلام، ولعله قبل أن يلتقي بالشاذلي، وهو مذهب العارفين قاطبة، وقد قالوا إذا اختلفت عليك الأقوال فعليك بالصديقين. وفي «لطائف المتن» كان الشيخ أبو العباس المرسي يَحْضُّ عليه كثيراً، ويقول هو سلطان الأسماء، ويؤخذ من تكرار الشيخ مولانا عبد السلام بن مشيش رضي الله عنه في صلاته جواز تكراره، والاقتصر عليه في الذكر، وفي الصحيح: «لا تقوم الساعة حتى لا يبقى على وجه الأرض من يقول : الله الله».

وهو شاهد في الجملة لذكر هذا اللفظ لا سيما على رواية النصب،

وهذا هو الحق، وقد صنف في مقالة ابن عبد السلام عدة رسائل رأيناها، ومن صنف فيها القطب القسطلاني، والعارف المرصفي، والشيخ عبد الكريم الخلوق، وبه أفتى من عاصرناه أنه كلام الشيخ الخفاجي، ومن رد كلام العز بن عبد السلام العلامة ابن زكري في شرح الصلاة المشيشية، وقد حرر هذه المقالة وحققتها شيخ الشيوخ، سيدى عبد القادر الفاسي، في أجبته الكبرى، وانفصل عن الجواز.

هذا وقد أوقنني الشيخ الكامل الخاشع المتواضع، صديق زمانه وفريد عصره وأوانه، أبو العباس سيدى أحمد بن عليوة، على تقيد له في مسألة، المسمى بـ «القول المعتمد في مشروعية الذكر بالإسم المفرد» فأجاد فيه وأفاد وتفع فيه العباد، فجزاه الله أحسن الجزاء، فكيف لا ومؤلفه معدن العلوم الإلهية، ومنبع الأسرار الربانية، فما أتى به في ذلك التقيد هو عين الحقيقة، والمأخذ من الشريعة، وكيف ينكر على أهل الله لجهنم بمحبوبهم وهو مقصودهم في خلواتهم وجلواتهم، فاشتغلوا به حتى أفناهم عن سواه، فدخلوا في حصنه وحماه، ولم يبالوا بمن أنكر أو لام، غيبة في جلاله وجماله وعلاه.

غن لي باسم من أحب وخلي ☆ كل من في الوجود يرمي بسمه لا أبيي وإن أصاب فؤادي ☆ أنه لا يضر شيء مع إسمه والله يرزقنا التسليم لأوليائه، ويجعل أفضل أيامنا وأسعدها يوم لقائه، قاله العبد الفقير أحمد بن محمد العمري الحسني لطف به وال المسلمين آمين.

قال الشيخ سيدى عبد القادر الفاسي : « لا نزاع في التلفظ بالإسم الكريم وحده » وحيث لا نزاع، فما المانع من تكراره مرات كثيرة؟ وأما وجه إنكاره، غایته لم ينقل عن السلف، وكونه لم ينقل عنهم لا يقتضي منعه، ولا كراحته، وكم من أشياء لم تكن في عهد السلف مع أنها جائزة، أو مستحبة أو واجبة كما هو مقرر في الكتب، وأصول الشريعة لا تأبه ولا تدل على خروجه عن ذكر الله لا لفظاً ولا معنى، فالفاعل لذلك من الذاكرين الله.

وقال شهاب الدين الخفاجي في شرح الشفا بعد ما نقل كلام الحطاب، وفيه أن عز الدين سثل عن يكرر لفظ الجلالة، أو اسم محمد ﷺ فأجاب بأنه بدعة، لم ينقل عن أحد، ومثله أفتى البليقيني وقال : لا ثواب في ذكره : فاعتبره عليه وقال : أما إسم محمد ﷺ فذكره مكرر بقصد الشواب لا شك أنه بدعة لأنه لم يرد تعظيمه ﷺ إلا بالدعاء له، والصلوة عليه، وأما ذكر الله فقد ورد الأمر به ووعد ذاكره بالثواب في آيات وأحاديث، كقوله تعالى (الذاكرين الله كثيراً والذاكريات) وفي الحديث القدسي : (من شغله ذكري عن مسألتي أعطيته أفضل ما أعطي السائلين) إلى غير ذلك مما لا يحصى، ولم يقيد بقيد مع أن الذاكر قصده التعظيم والتوحيد فهو إذا قال : (الله) ملاحظاً لمعناه، فكأنه قال معبودي واجب الوجود، مستحansa لجميع المخالد. ولم يزل أهل الله من الصالحة والعلماء يفعلونه من غير نكير، وكان الأستاذ البكري يفعله ويقول : أستغفر الله مما سوى الله، وكل شيء يقول الله. وفي مجلسه أجلة العلماء والمشايخ،

ومن جملتهم العلامة الأجل المدرس، حضرة الشريف مولاي الشيخ مبارك بن عبد الله العلوي، المدرس بمدينة مراكش. قال حفظه الله وحماه آمين.

الحمد لله ما شاء الله، لا قوة إلا بالله، والصلوة والسلام على رسول الله، وعلى آله وأصحابه ذوي القدر والجاه.

وبعد: فلما أسعدتني الأقدار بالاجتماع بشيخ النقاد والنظرار، وقدوة الفحول الكبار، الشيخ سيدى أحمد بن مصطفى العلوي المستغاني زاد الله في معناه.

وقيل عن الأستاذ في موضع آخر بحاته الكلمات: فلما أسعدتني الأقدار بالاجتماع بالشيخ الذي هو الشيخ النقاد والنظرار، العلامة المدرس المؤلف المتواضع المنصف، الدال على الله عز وجل بأقواله وأفعاله، الجاذب إلى الله سبحانه بأخلاقه الطيبة وأحواله، السيد أحمد بن مصطفى بن عليوة المستغاني، وأطلعني حفظه الله، على رسالته الموسومة «بالقول المعتمد في مشروعية الذكر بالإسم المفرد» وإذا وقفت على ما نفثته يراعة، رعاه الله في هاتيكم الورقات، وما احتاج به لذاكر اسم الله على كل أحيانه على مانع ذلك بزعمه إلا في إباهة، فتبين أن ذلك المانع لحسن مقصدته، وطيب ملحوظه، وهو لا شك من الأشراف المتصفين بالإنصاف، إذا لمح وجه الورقات المكتوبة، وتجلت له العروض المخطوبة، وتمكن سيف لحظها من حشأه، وغضيته من المحبة ما لم يكن يغشاه، أنسد لنفسه معبراً عن وجданه وحسه.

قلت بعد العذل في الحب وقد ☆ بربت تختال في أخر زي ذو الفقار المعظ منها أبدا ☆ والخشى مني عمرو وحيي كتبه في ثاني محرم فاتح عام: 1347 مبارك بن عبد الله العلوي الحسني وفقه الله وال المسلمين لما فيه رضاه.

ومنهم العلامة الأجل، ولـي الله الشيخ سيدى الحاج محمد الصبيحى الباشا بمدينتى الرباط وسلا بالمغرب الأقصى، قال حفظه الله آمين.

الحمد لله الذي فتح بصائر أوليائه، وأعطـاهم فوق ما أعطـي السائلين لنعـمائـه، بما شغـلـهم عن سـؤـالـه بـذـكـرـهـ، وأفـاضـ علىـ قـلـوبـهـمـ منـ سـرـهـ، فـعـرـفـواـ الـحـقـ وـاهـتـدـواـ لـطـرـيـقـهـ، وـكـانـواـ مـنـ حـزـبـ اللهـ وـفـرـيقـهـ، وـالـصـلـوةـ وـالـسـلـامـ عـلـىـ سـيـدـنـاـ مـحـمـدـ أـكـمـلـ خـلـقـ اللهـ القـائلـ: «لا تـقـومـ السـاعـةـ حـتـىـ لـاـ يـبـقـىـ عـلـىـ وـجـهـ الـأـرـضـ مـنـ يـقـولـ: اللهـ اللهـ» وـعـلـىـ آـلـهـ وـأـصـحـاـبـهـ وـكـلـ مـنـتـمـ لـعـلـيـ جـنـابـهـ.

أما بعد: فقد أطلعني الشيخ العارف بالله سيدى أحمد بن مصطفى بن عليوة المستغاني، على رسالته التي ألفها في الرد على من أنكر مشروعية ذكر اسم العجلة: (الله) لخلوه من التركيب والإفادة، فإذا هي رسالة فانقة في بابها، بحسن أسلوبها وقوه دلائلها، بحيث لا يسع المنصف بعد اطلاعه عليها والإستضاءة بنورها إلا الرجوع عن الانكار والتسليم لأهل الله فيما لهم من ذكر هذا الاسم الشريف من الاستحسان والاختيار، فله در مؤلفها ما أتم بيـانـهـ وـأـقـوىـ بـرـهـانـهـ، وـمـاـ أـطـلـوـ بـاعـهـ وـأـوـسـعـ اـطـلـاعـهـ،

فلقد أجاد وأفاد، ودحض وزحزح شبه ذلك الانتقاد، فجزاه الله خيراً وأبقى بركته، وعظم حرمته ونفع به العباد، وأعانه على ما هو قائم به من الدلالة والارشاد، شكر الله له مسعاه وبلغه كل ما يتمناه، ولا حاد بنا عن سبيل رضاه: قاله المعترف بالعجز والتقدير محب أهل الله محمد الصبيحي كان الله له وللمسلمين آمين.

ومنهم حضرة الشريف المحترم والعلامة الأفخم ذي التأليف الكثيرة الشيخ مولاي عبد الرحمن بن زيدان الحسني نقيب السادة الشرفاء العلويين بمدينة مكناس قال ما نصه: الحمد لله الفتاح العليم الواحد الأحد، والصلة والسلام على ذي القدر العظيم النبي الفتاح الخاتم سيدنا محمد، وعلى أصحابه وآله ما تعلقت به عليه الصلة والسلام همة وآلٍ.

أما بعد: فقد أسعدني العحظ بالوقوف على الرسالة الغراء اليتيمة العصماء المعنوية: (بالقول المعتمد في مشروعية الذكر بالاسم المفرد) التي هي من آثار الشيخ الإمام المرشد الهمام كثير المریدین والاتباع، الذائع الصيت في الأقطار والاصقاع، أبو العباس السيد أحمد بن مصطفى بن عليوة المستغاني، وذلك عند زيارته لحضرتـنا المكتناسية، مولانا اسماعيل بن الشريف الحسني السجلماـي، المـبـاعـيـ لـهـ عـامـ 1083ـ المـتـوفـيـ بـمـكـنـاسـ عـامـ 1139ـ، فإذا هيـ فـيـ بـابـهاـ غـاـيـةـ وـفـيـ مـوـضـعـهـ آـيـةـ،ـ يـهـتـدـيـ لـرـقـائـقـهـ الفـائـقـةـ

الرائقة من لاحظته عين العناية، ويرتاح لها الموفق من أهل البداية والنهاية، فجزى الله مرصع دررها عن المتعطشين لاقتناء النفائس بمزيد الموهاب اللدنية، والفيوضات الوهبية والامدادات المصطفوية.

آمين آمين لا أرضى بواحدة ☆ حتى أضيف إليها ألف آمين وعلى ما حرر بها وجمع من النقول يوافق عبد الرحمن بن زيدان الحسني وبه يقول وكتب بمكتنـاسـ الـزـيـتونـ فـيـ 18ـ حـجـةـ العـرـامـ مـتـمـ 1346ـ.

ومنهم العـلـامـ النـبـيلـ صـاحـبـ التـالـيفـ الـعـدـيدـ خـلـيـفـةـ حـضـرـةـ الشـيـخـ سـيـدـيـ مـحـمـدـ بـنـ الشـيـخـ مـحـمـدـ بـنـ عـبـدـ اللهـ الفـتـحـيـ الـمـوـقـتـ بـالـحـضـرـةـ الـمـرـاكـشـيـةـ قـالـ صـنـهـ اللهـ:

حـمـدـاـ لـلـمـنـعـمـ فـيـ كـلـ آـنـ،ـ الـمـتـفـضـلـ فـيـ كـلـ زـمـانـ،ـ بـإـحـقـاقـ الـحـقـ مـهـمـاـ أـرـجـفـ فـيـ إـخـفـائـهـ الـمـرـجـفـونـ،ـ وـأـبـطـلـ الـبـاطـلـ كـلـمـاـ جـدـ فـيـ تـزـوـيـقـهـ الـمـبـطـلـوـنـ،ـ صـلـاـةـ وـسـلـامـاـ عـلـىـ مـنـ أـبـادـ بـشـرـيـعـتـهـ السـمـحـاءـ ضـلـالـةـ الـجـهـالـةـ الـعـمـيـاءـ،ـ سـيـدـنـاـ مـحـمـدـ الدـاعـيـ الـمـؤـمـنـيـنـ إـلـىـ تـحـسـينـ الـظـنـوـنـ،ـ وـعـلـىـ اللهـ وـأـصـحـابـهـ إـلـىـ يـوـمـ يـبـعـثـوـنـ.

أـمـاـ بـعـدـ:ـ فـقـدـ أـمـعـنـتـ النـظـرـ وـسـرـحـتـ الـفـكـرـ فـيـ الـكـتـابـ الـمـوـسـوـمـ (ـبـالـقـوـلـ الـمـعـتـمـدـ فـيـ مـشـرـوـعـيـةـ الـذـكـرـ بـالـإـسـمـ الـمـفـرـدـ)ـ لـعـارـفـ زـمـانـ وـنـخـبـةـ آـوـانـهـ،ـ الشـيـخـ الـفـقـيـهـ الدـالـ عـلـىـ اللهـ بـحـالـهـ وـمـقـالـهـ،ـ الـعـلـامـ الصـوـفـيـ الـمـحـقـقـ الـمـدـقـقـ،ـ الـفـهـامـةـ،ـ أـبـيـ الـعـبـاسـ سـيـدـيـ أـحـمـدـ بـنـ

مصطفى بن عليوة المستغاني رضي الله عنه، فألفيته قوي الحجة ماضي البرهان، مؤسساً دعائمه مباني ما عليه ذwo النباهة والعرفان، من كثرة شففهم بذكر الاسم المفرد: (الله) في السر والإعلان، فلعمري لقد أسفر فيه عن الحق، وأدار علينا كؤوساً مختومة بمسك كنا نعدها قبل من رحique الفرق، فالكتاب والحق يقال جاء بما أصبحت به حصون المبطلون متداعية البنيان، مقوضة الأركان، [ ومعاندة سفاهات وخرافات وأكاذيب<sup>(1)</sup>] بارك الله في مؤلفه وشكر سعيه وجزاه عن الانتصار لسائر أهل الإسلام المشغوفين بكثرة ذكر الاسم المفرد خير ما جازى به منتصراً للحق محارباً للباطل آمين وإليك ما خط اليَرَاعُ لقطع دابر النزاع:

هذى شموس أشرقت ☆ كانت توارت بالحجاب  
أم ذي بدور قد بدت ☆ إذ ليس بمحبها سحاب  
بل ذي براهين أتق ☆ فيها المؤلف بالعجباب  
بل تلك آي أَحَد ☆ شيخ زكي أَصْلَا وطَاب  
يا أَهْيَا البطل الذي ☆ كاد العدى يوم الضراب  
هذا كتاب قد بدا ☆ بالحق يفتح كل باب  
فنشره بين السورى ☆ يهدى الأنام للصواب  
لا تخش لوم لام ☆ فناصر الحق مهاب

(1) كذا في الأصل، ولعله: وبطلا سفاهات و... الخ

وَاللَّهُ يَحْفَظُ مَنْ يُسْدِّدَا ☆ فَعُّ عنْ حَمِّي عَالِ الْجَنَاب  
قاله موقت الحاضرة المراكشية محمد بن محمد بن عبد الله  
الفتحي كان الله له ولوالديه آمين.

ومن جملتهم الفقيه العلامة الشيخ سيدi محمد الودغيري المدرس بجامعة القرويين بمدينة فاس قال حفظه الله من كل بأس آمين.

الحمد لله وحده وصلى الله على سيدنا ومولانا محمد واله وصحبه، نحمدك يا من خصت أوليائك بالقرب والكمالات، وملأت قلوبهم حتى حازوا أعلى المقامات، وكشفت لهم الحجاب فأدركتوا المعاني بالبراهين والبيانات، وأصلحوا وأسلموا على رسولك سيدنا محمد القائل: «إنما الأعمال بالنيات» وعلى آله وأصحابه ذوي الرسوخ والارشادات.

أما بعد: فمن من الله أن أطلعني سيدنا وشيخنا العارف الكامل العالم الواسع الفاضل سيدi أحمد بن مولاي مصطفى العلاوي على كتاب له، مضمونه إرشاد لبعض المعترضين على أتباعه في ذكرهم الإسم المفرد، قاتلاً هذا المعترض: إن الإسم بمجرده غير مفيد، لكونه غير مركب، سالك في ذلك مسلك بعض النحاة الذين يقولون إن الكلام لا بد أن يكون مركباً مفيداً كما في قوله: إن سكت زيد لتوقف الشرط على جوابه كقولك سلم، وإنما أن يكون مركباً مفيداً كقوله تعالى: (قل جاء الحق

ومنهم العلامة المدقق، المحدث الصوفي المحقق، المدرس الخطيب الموفق، الشريف السعيد، الكوكب الدربي، سيدي الشيخ محمد هاشم رشيد الخطيب الحسني القادي قال حفظه الله آمين :

أشرقت شمس الهدى تبدي لنا ☆ من سما الإيمان تحقيق الشهود  
فأزالت ظلمة الشك دجى ☆ تبدت وهي مصباح الوجود

### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله الذي جاد بأسباع العطاء على الذاكرين، وتفضل عليهم بعظيم الثناء ورفع شأنهم إذ جعلهم الفائزين، اجتباهم من الخليقة، وصطفاهم دعوة لأقوم طريقة، وفتح لهم أبواب قربه، وأداقهم حلاوة الأنس بحبه، فهم القوم قد ارتفع عن جليسهم كل سوء ولوم، أحيانا الله على متابعتهم، وأماتنا على رعايتهم، وحشرنا في زمرة جماعتهم، وصلى الله وسلم على من استمدت من نوره جميع الكائنات، سيدنا محمد دائم التأييد بالبراهين الدامغة والمعجزات وعلى الله وصحبه وكل منتم إليه، ما أشرقت شمس الوجود دالة عليه.

أما بعد: فإن الأستاذ الحبيب، الظافر من التوفيق بعظيم نصيب، العلامة النحرير المجيد ذا الأخلاق العالية والرأي السديد، الأخ في الله مولاي السيد محمد الهاشمي قد تعطف أحسن الله إليه باطلاعي على رسالة: (القول المعتمد في مشروعية الذكر بالإسم المفرد) لمولانا النابغة المفضل، ذي الشأن الكبير

وزهق الباطل) واما أن يكون مفيداً غير مركب كلفظ يفهم منه المعنى المراد، على أن المحققين منهم يقولون ان المدار على حصول الفائدة ولو بدون تركيب، وذكر الإسم المفرد مفيد بكل نظر واعتبار سواء قلنا أنه مفرد أو مركب، وحين تصفحت ما خطته أنامل الشيخ - كلأه الله - في الكتاب المشار إليه، أفيته بأتم معنى الكلمة تأليفاً مفيداً في بابه، إذ كل فن يرجع فيه لأربابه منتسق المبني مانعاً منسجم المعنى، قد أسهب فيه مؤلفه وأطّال وكشف عن مخبئات هنّاك، فلم يبق ما يقال، وكيف لا ومؤلفه من العلماء الأعلام وأساطين مشايخ الإسلام فجزاه الله خيراً ووقاه ضيراً وأبقاءه مرشدًا لأهل العصور على ممر الأيام والدهور، جعلنا الله من الذين إذا سمعوا الحق أذعنوا وهم عن سواه معرضون. (قل الله شم ذرهم في خوضهم يلعبون).

كتاب نفيس جامع كل نكتة ☆ بديع بدا حقا بأوّف عبارة وكيف وقد خطته ي匪 الذي له ☆ علوم كبحر لا يقاس بدلجة فأبقاءه ربى مرشدًا لعياده ☆ واسدى إليه العز في كل لحظة وصلى الله على سيدنا محمد النبي الأمي وعلى آله وصحبه وسلم في كل لمحه ونفس عدد ما وسعه علم الله.



عظيم الخصال ، المربي العلامة المحقق ، والمرشد الكاتب القدير المدقق ، الداعي إلى الله على بصيرة ، الذي دلت أذارة وسيرته على أنه طيب السريرة ، حبيبنا القدوة الهمام والأستاذ الناهض لهداية الأنام ، مولانا الشيخ الجليل المربي سيدى أحمد بن سيدى مصطفى العلواوى المستغاني ، أجزل الله ثوابه وثبت على قدم الإخلاص والتوفيق والقبول جنانه وجنباه ، ونفعني وال المسلمين بحبه ، وأدام لنا جميماً وجميع أحبابنا في الدارين بمحبوجة رضوانه عز وجل وحقيقة قربه ، فوجدت الرسالة المذكورة فصل الخطاب تتنطق بما فيه الشفاء للمنضفين من الأحباب ، وتشهد باعتراف منشئها من بحر العناية ، ورسوخ قدمه في مقام الصدق والهداية ، وسعة اطلاعه وقوة مدركه وطول باعه ، والفضل بيد الله يؤتى من يشاء ، فالمنصف إذا أبصرها قال : حسبي قد كفى ، أما المعاند أعاذنا الله فإنه قد يلزم العفا ، فليس عليك هداهم إن عليك إلا البلاغ ، جعلنا الله من يستمعون القول فيتبعون صوابه . فمن أذاه نظره إلى المنع من ذكر الإسم المفرد لعدم اطلاعه على المشروعية قبل هذا ، فعليه بعد هذه النقول أن يرجع إلى الإعتراف ، هذا هو شأن السلف والخلف من أهل العلم أهل العدالة والإنصاف ، وأما من أشبع الاصرار عناداً و McKabira فلا يليق أن يلتفت إليه أهل الله السادة الأشرف ، لقول الله تعالى : (خذ العفو وأمر بالعرف واعرض عن الجاهلين ) . هذا وقد سرني ما أطلعت عليه من تقاريظ الكرام الكاتبين الأبرار المحققين ، التي وشحت بها هذه الرسالة الميمونة ، وأرجو من الله تعالى أن تكون

إن شاء الله حجة ومرجعاً للموففين ولا سيما تقرير سيدى أحمد بن محمد العمراني الحسني المدرس بجامع القرويين في مدينة فاس ، وتقرير نقيب الأشرف العلويين في مدينة مكناس ، بل كل تقرير منها فله مزية عالية ، والله وحده الكمال المطلوب . ولسيدي الشيخ محمد هاشم رشيد الخطيب شيخ جليل ومربي حكيم هو العارف بالله الشيخ سيدى محمد بدر الدين الحسني ، فكان لا بد أن يطلعه على كتاب ( القول المعتمد في مشروعية الذكر بالإسم المفرد ) فقال سيدى هاشم رشيد الخطيب بعد كلام طويل مدح فيه شيخه ما نصه :

ولما ذكرت له خلاصة أبحاث الرسالة ، قال لي حفظه الله : أنظر ما قاله الشيخ الأكبر رضي الله عنه في «الفتوحات المكية » ، ثم ناولني الجزء الأول منها فإذا فيه في ختام الباب السابع والستين في معرفة ( لا إله إلا الله محمد رسول الله ) وهو الإيمان ، ص 429 ما نصه . قال أي الشيخ الأكبر محى الدين بن العربي رضي الله عنه : دخلت على شيخنا أبي العباس العربي من أهل العلية ، وكان مستهتراً بذكر الإسم ( الله ) لا يزيد عليه شيئاً . فقلت له يا سيدى لم لا تقول لا إله إلا الله . فقال لي يا ولدى الأنفاس بيد الله ، ما هي بيدي فأشف أني يقبض الله روحى عند ما أقول : ( لا إله ) فاقبض في وحشة النفي ، وسألت شيخاً آخر عن ذلك فقال لي ما رأى عيني ولا سمعت أذنـى من يقول أنا الله غير ( الله ) يقول ، فلم أجـد من أـنـفـى ، فأـقـول كـمـا سـمعـتـه : ( الله الله ) .

ثم قال : وانما تعبدنا بهذا الإسم في التوحيد لأنه الإسم الجامع،  
المنعوت بجميع الأسماء الإلهية الخ اهـ.

وصلى الله وسلم على من هو في كل خير وإرشاد إمام كل إمام.  
وليكن هذا مسلك ختام.

كتبه محمد هاشم رشيد الخطيب الحسني القادري.

وحرر في 18 محرم سنة 1350 هـ.

